

# تعلیم، فلسفہ اور سماج

سلامت اللہ

مکتب جامعہ ملیٹڈے

اشتراك

فوج کو نسلی برائے ذریع اور ورزش باریاں



# تعلیم، فلسفہ اور سماج



# تعلیم، فلسفہ اور سماج

سلامت اللہ

مکتبہ جامعہ ملینڈا

اشتراك

فوجی کونسلیٹ گروپ آف ڈیزائینرز

**Taleem, Falsafah Aur Samaj**

by

Salamatullah

Rs-83/-



## صدر دفتر

011-26987295 ☎

کتبہ جامعہ لیٹریڈ، جامعہ نگر، نی دہلی - 110025

Email: monthlykitabnuma@gmail.com

## شاخیں

کتبہ جامعہ لیٹریڈ، اردو بازار، جامع مسجد دہلی - 110006

کتبہ جامعہ لیٹریڈ، پرس ہائی گر، نی دہلی - 400003

کتبہ جامعہ لیٹریڈ، یونیورسٹی مارکیٹ، علی گڑھ - 202002

کتبہ جامعہ لیٹریڈ، بھوپال گراونڈ، جامعہ نگر، نی دہلی - 110025

قومی اردو کونسل کی کتابیں مذکورہ شاخوں پر دستیاب ہیں

سناشافت: فروری 2011 تعداد: 1100 قیمت: 83/- روپے

سلسلہ مطبوعات: 1411 ISBN: 978-81-7587-505-5

ہاشم: ڈاکٹر ڈاؤنل برائے فروغ اردو زبان، فروغ اردو بہون 9/FC-33، انسٹی ٹیوٹ فنون ایجاد، جسول، نی دہلی - 110025

فون نمبر: 49539000 ٹکس: 49539099

ایمیل: urducouncil@gmail.com ویب سائٹ: www.urducouncil.nic.in

مکان: سلاسراچنگ سٹیس آئی ٹی پارکز 7-C، لارڈز روڈ ایکٹریل ایجاد، نی دہلی - 110035

اس کتاب کی پچھائی میں GSM TNPL Maplitho 70 کا غصہ کا استعمال کیا گیا ہے۔

## معرض وضات

قارئین کرام! آپ جانتے ہیں کہ مکتبہ جامعہ لیبٹن ایک قدیم اشاعتی ادارہ ہے، جو اپنے  
ماضی کی شاندار روایات کے ساتھ آج بھی سرگرم عمل ہے۔ 1922ء میں اس کے قیام کے ساتھ  
ہی کتابوں کی اشاعت کا سلسلہ شروع ہو گیا تھا جو زمانے کے سر دگر سے گزرتا ہوا آگے کی جانب  
گاہڑن رہا۔ درمیان میں کئی دشواریاں حائل ہوئیں، ناساعد حالات سے بھی سابقہ پر اگر سفر  
جاری رہا اور اشاعتیوں کا سلسلہ تھی طور پر کبھی منقطع نہیں ہوا۔

اس ادارے نے اردو زبان و ادب کے معتبر و مستند مصنفوں کی سیکروں کتابیں شائع کی  
ہیں۔ بچوں کے لیے کم قیمت کتابوں کی اشاعت اور طلباء کے لیے ”دری کتب“ اور ”معاری  
سیریز“ کے عنوان سے مختصر مگر جامع کتابوں کی تیاری بھی اس ادارے کے مفید اور مقبول منصوبے  
رہے ہیں۔ ادھر چدربوسوں سے اشاعتی پروگرام میں کچھ قابل پیدا ہو گیا تھا جس کی وجہ سے فہرست  
کتب کی اشاعت بھی ملتی ہوتی رہی مگر اب برف پھملی ہے اور مکتبہ کی جو کتابیں کیا ہے بلکہ  
تایاب ہوتی چاری تھیں شائع ہو گئی ہیں۔ زیرِ نظر کتاب اسی سلسلے کی ایک کڑی ہے۔ اب تمام  
کتابیں مکتبہ کی دلی، مبینی اور علی گڑھ شاخوں پر دستیاب ہیں اور آپ کے مطالبا پر بھی روانہ کی  
جائیں گی۔

اشاعتی پروگرام کے جمود کو توڑنے اور مکتبہ کی ناد کو ہنور سے نکالنے میں مکتبہ جامعہ بورڈ  
آف ڈائرکٹریس کے چیئر مین اور جامعہ ملیہ اسلامیہ کے وائس چانسلر جناب نجیب جنگ (آلی اے  
الیس) کی خصوصی دلچسپی کا ذکر ناگزیر ہے۔ موصوف نے قوی کوئل برائے فروغ اردو زبان کے  
فقال ڈائرکٹر جناب حمید اللہ بحث کے ساتھ (مکتبہ جامعہ لیبٹن اور قوی کوئل برائے فروغ اردو  
زبان کے درمیان) ایک معاهدے کے تحت کتابوں کی اشاعت کے محظی شدہ عمل کوئی زندگی بخشی  
ہے۔ اس سرگرم عملی اقدام کے لیے مکتبہ جامعہ کی جانب سے میں ان صاحبان کا شکریہ ادا کرتا  
ہوں۔ امید ہے کہ یہ تعاون آئندہ بھی شامل حال رہے گا۔

خالد محمد

میجنٹ ڈائرکٹر، مکتبہ جامعہ لیبٹن



# فہرست

پیش نظر

۷

## حصہ اول—تعلیم کی بنیادیں

- |    |                          |
|----|--------------------------|
| ۱۲ | ۱۔ تعلیم اور فلسفہ       |
| ۲۶ | ۲۔ تعلیم اور فطرت انسانی |
| ۴۲ | ۳۔ تعلیم کا منصب         |
| ۵۲ | ۴۔ نوجوانوں کے مسائل     |

## حصہ دوم—تعلیم کے بعض اہم پہلو

- |     |                         |
|-----|-------------------------|
| ۷۲  | ۵۔ تعلیم اور امن و جنگ  |
| ۹۰  | ۶۔ ہماری تہذیب          |
| ۱۰۱ | ۷۔ قوی نظام تعلیم       |
| ۱۱۳ | ۸۔ شہریت کی تعلیم       |
| ۱۲۹ | ۹۔ تعلیم اور مسئلہ معاش |
| ۱۳۱ | ۱۰۔ جمالياتی تعلیم      |
| ۱۵۱ | ۱۱۔ سائنس کی تعلیم      |

## حصہ سوم۔ بنیادی قومی تعلیم

- ۱۵۸ - بنیادی تعلیم اور سماج
- ۱۶۳ - جمہوریت اور بنیادی تعلیم
- ۱۷۲ - بنیادی قومی تعلیم کو صرہ؟

## حصہ چارم۔ ملک کے تعلیمی حالات

- ۱۹۷ - مشحوبہ نہ تعلیم
- ۲۰۲ - حائیہ سطحی رسمات
- ۲۱۹ - خوازشگی کی رفتار
- ۲۲۸ - برصغیر ہوئی آبلدی اور ناخوازشگی

## حصہ پنجم۔ چند تعلیمی مسائل

- ۲۳۶ - جذباتی ہم آہنگی
- ۲۵۰ - سانی اکیلتون کی تعلیم
- ۲۵۹ - مسلمانوں کی شنازوی تعلیم

## حصہ ششم۔ چند معلمین

- ۲۶۰ - داکٹر ڈاکٹر حسین۔ افکار و نظریات
- ۲۸۴ - دیگور بیشیت حلّم
- ۲۹۸ - بچوں کے ادب۔ اسائزیل
- ۳۰۹ - بچوں کے شاعر۔ محمد رم

## پیش نفظ

میں نے جامعہ لیہ اسلامیہ کے ٹپوری کالج میں فائرنگ میں  
استادگی میثیت سے کام خرچا کیا تو اس وقت داکڑا کارپوسن  
شیخ الجامعہ تھے موصوٹ نے توجہ بلالی گر استادعل کے  
لیے اندوزبائی میں مواد تعلیم تیار کرنے کی مشیری ضرورت ہے  
حضرت اس دوسرے کو جامعہ میں تعلیم اور دد کے زندیقے دی  
جائی ہے مگر اس دوسرے سے بھی کوئی تعلیم صرف ارادہ ہی نہیں  
ہے اسی کے زندیقے دی جا سکتی ہے۔ اس لیے اگر ہمارے کالج  
کے اساتذہ اندوزبائی میں استادعل کی ٹریننگ سے تعلق  
لے رہی پڑھتیار کریں تو وہ ہمارے کالج کے ہے، ہی نہیں۔ مگر  
آن ٹریننگ کا بھول کے طلبہ اور اساتذہ کے ہے بھی منفید  
ثابت ہوگا، جہاں نذریہ تعلیم اور دد ہے۔ چنانچہ میں نے کچھ  
تم کے بعد دو کتابیں مرتب کیں۔ ہم کیسے پڑھائیں؟ اور  
بنیادی استادوں کے لیے: اہد انسیں کعبۃ جامعہ نے شایریں کیا  
ان کتابوں کے کئی اڈیشن چھپ چکے ہیں۔ اس لیے ظاہر ہوتا

ہے کہ اردو جانتے والے استادوں نے انہیں پسند کیا ہے۔ آزادی کے بعد کچھ ایسے حالات پیدا ہوتے ہو آئندہ کے لیے سازگار نہیں تھے۔ اس کا نتیجہ ہوا کہ مکاف میں رفتہ رفتہ ایسے مدرس کی تعداد کم ہوتی گئی جن کا ذریعہ تعلیم اردو ہے۔ مغرب اردو کے خلاف تعلیم کے بدل کو چھٹتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں اور امید ہے کہ جن بخوبی کی مادری زبان اردو ہے وہ اردو کے ذریعے تعلیم حاصل کر سکیں گے۔ لہذا ایسے استادوں کو تیار کرنا ہو گا جو اردو زبان کے ذریعے پڑھ سکیں۔ ان کے لیے مندرجہ ذیل تطبی موارد ہتھا کرنا ہو گا۔ موجودہ تصنیف اسی قسم کی کوشش ہے کہ اس کتاب میں جو مظاہر شالی ہیں، وہ دلیل تعلق موافق پر اور مختلف تعریفات کے لیے لمحے گئے تھے۔ ان میں سے بعض علمی مجلسوں اور کانفرنسوں میں پیش کیے گئے بعض اخباروں اور رسائل میں شاید ہوئے اور بعض ایسے ہیں جو آل انڈرا ریڈیو سے نشر کیے گئے — چونکہ مختلف مظاہر میں الگ الگ قسم کے لوگوں کو خطاب کیا گیا ہے، اس لیے پڑھتے والوں کو اندازِ بیان اور لب دلچسپی میں فرق محسوس ہو گا۔ لیکن سبھی مضمون ایسے ہیں جو نہ صرف استادوں کو بلکہ عام شہروں کو تعلیم کے بعض مخصوص پہلوؤں سے روشناس کریں گے اور کچھ اہم تعلیمی سائل پر غور و فکر کرنے کی ترفیع دیں گے۔

کتاب کا نام "تعلیم، فلسفہ اور سماج" ہے۔ جس سے کتاب کی فرضی وفاہیت کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔ تعلیم کیا ہے؟ — تعلیم کس سے دی جاتی ہے؟ ابھی سال ہیں، جن کا تعلق ایک طرف یا انسانی کے تقدیر سے ہے اور دوسری طرف کائنات میں انسان کے متام اور اس کی تقدیر سے ہے۔ اسی کو فلسفہ کہتے ہیں۔ مزید تعلیم کا سماج سے گھرا رہتے ہے۔ تعلیم کسی مخصوص سماج کے لیے ہوتی ہے۔ موجودہ سماج کی قدرتوں اور ضرورتوں سے بھی تعلیم کا رابطہ ہوتا ہے اور تعلیم، ایک نئے سماج کی تعمیر میں بھی مددیتی ہے۔ تعلیم خلاصی نہیں ہوتی۔ تعلیم کی صورت میں بھی سماج کو نظر انداز نہیں کر سکتی، یونہکہ تعلیم ایک سماجی کام ہے۔

وہ نوٹ کے لحاظ سے مظاہر کوچھ حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ حصہ اول میں چار مضمون ہیں۔ یہ بہش آن تخلیق پر دشمنی ڈالتے ہیں، جو تعلیم میں بنیادی محیثت رکھتے ہیں۔ ہر ایک تعلیمی نظام بعض مخصوص مقاصد کو پورا کرتا ہے اور اس کا مدار نظرت انسانی کے تصور پر ہوتا ہے۔ یہاں فلسفہ، لفیضات اور مہرائیات کے ڈانڈے لئے ہیں۔ ان علم کا تعلیم سے گھرا تعلق ہے۔ ایک طرح سے انہیں تعلیم کی اساس سمجھنا چاہیے۔

دوسرۂ سات مضمونوں پر مشتمل ہے اور اس میں

تعلیم کے بھن، ہم پلیوں سے بحث کی گئی ہے۔ تعلیم کا استعمال انسانی علاحدگی کی خواجہ و بہبود کے لیے ہوتا چاہیے ذکر جگہ کی ضرورت کرنے کے لیے، جو کہ توہنے انسانی کی تباہی کا ذریعہ ہے۔ مگر کوئی آج دنیا فتح قوتوں میں ہٹی ہوئی ہے اور ہر ایک قوم تعلیم کر اپنے مقاصد کے حوالے کے لیے استعمال کرتی ہے، مگر مزدوجت اس بات کی ہے کہ تعلیم فرد کو صرف ہر گیر انسان اقتدار سے آشنا کرے بلکہ انسانی مقاومت ترقی کے لیے عملی جدوجہد کرنا بھی سکتا ہے۔

تیسرا حصہ، بنیادی توہنی تعلیم سے تعلق ہے اور اس میں تین مضمون ہیں۔ اُن میں بنیادی تعلیم کی خصوصیات بیان کی گئی ہیں کہ وہ جمہوری نظام سے کس طرح ہم آہنگ ہیں اور اُن حنافر کی بھی نشان دہی کی گئی ہے جو بنیادی تعلیم کی ترقی کی راہ میں حائل ہیں۔

چوتھے حصے میں چار مضمون ہیں۔ اُن میں ملک کے تعلیمی حالات کا جائزہ لیا گیا ہے۔ ہمارے ملک میں مشوبہ بند ترقی کے اصول کو اپنایا گیا ہے۔ اس کا تعلیمی حالات پر کیا اثر پڑتا ہے اور ملک کی بڑھتی جوں آبادی، ترقی کی رفتار میں کس طرح رکاوٹ مٹاں رہے ہیں۔

پانچواں حصہ تین مضمونوں پر مشتمل ہے۔ بیان چند

ایسے سائل کا ذکر کیا گیا ہے جو ہماری تعلیم میں خاص اہمیت کے حامل ہیں۔ خدا تعالیٰ ہم آنکھی پر قوی اتحاد کی بنیاد قائم ہے۔ نسانی اور ذہبی اقلیتوں بالخصوص مسلمانوں کی تعلیم کی قوی ترقی کے پس منظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے۔ چھٹے اور آخری حصے میں پار مضمون شامل ہیں۔ دو ایسے حلیفین سے تعلق ہیں جنہوں نے ملک کی ضروریات کے پڑنے پر نظر بعض ایسے تعلیمی نظریات پیش کیے ہیں جو افادی نمااظت سے بھی اہم ہیں۔ ڈاکٹر زاکر حسین اور رابندر ناتھ ٹیگور کے تعلیمی کارناموں کا ایک مختصر جائزہ پیش کیا گیا ہے۔ باقی دو مضمون اردو کے ایسے دو ادیبوں کے بارے میں ہیں جنہوں نے پوچھ کے یہ بہت مفید لاطر پر تخلیق کیا ہے۔ مولانا محمد اسماعیل میرٹھی اور ترلوک چند محروم۔

ایدی ہے کہ اساتذہ کے لیے اور خاص کر زیر تربیت اساتذہ کے لیے مضامین کا یہ مجموعہ مفید ثابت ہو گا۔ انہیں تعلیم کے موضوع کو سمجھنے میں بھی مدد گا اور تعلیم کے بعض اہم سائل پر سچنے کے لیے بھی اکانتہ گا مجبح انہیں کے لیے نہیں جو براہ راست تعلیم کے کام میں صرف ہیں، بلکہ یہ مضامین عام شہروں کی دلپی کا بھی باعث ہوں گے



شہزاد

تعلیم کی بنیادیں

## ۱۔ تعلیم اور فلسفہ

تعلیم کا منصب دراصل ان مقام، رجحانات، خیالات، اقدار و خیو کی اشاعت کرنا ہے، جو کسی نصوص سماج میں اور کسی خاص دور میں جانی و ساری ہوتے ہیں۔ اب یہ بحال اٹھتا ہے کہ کیا یہ تمام چیزوں ایک دوسرے سے الگ تنگ اور بے تعلق ہیں یا ایک ہی رشتے میں منسلک ہیں جیقتاً، سب ایک ہی نظام فکر کی حامل ہوتی ہیں، جسے مٹی اصطلاح میں فلسفہ کہا جاتا ہے۔ دیسے معنوں میں دیکھیے تو کوئی بھی فلسفہ کل کائنات کا ایک جامع تصور پیش کرتا ہے اور یہ تین کرتا ہے کہ کائنات میں انسان کا کیا مقام ہے۔ یہ تو ہے فلسفے کا مرکزی موضوع۔ مگر اس کے دامن میں چند نظریات ایسے ہیں جیسیں بیادی، حیثیت، حاصل ہے۔ مثلاً مذہ نظریات، جو حقیقت، اعلم اور اخلاقیات کی ماہیت پر روشنی ڈالتے ہیں۔ ان نظریات کی بنابر، ہی انسان کائنات میں اپنے مقام کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ یعنی اس مقصد کے حوالے کے لیے ضروری ہے کہ ہم معلوم کریں کہ کائنات کی حقیقت کیا ہے، اس کا علم کس طرح حاصل کیا جاسکتا ہے اور اس پر قابو پانے کے لیے کون

سے مقامد کیش نظر ہوئے چاہیں۔

عمل کا ذائقے دیکھیے، تو نفع کے مارٹے میں سب سے اہم بات یہ ہے کہ بتاؤ ہے کہ انسان کی منزل مقصود کیا ہے، اس کی ماہیں کس کس قسم کی مکاری ہیں اور انہیں کیوں بخوبی دعو کیا جاسکتا ہے، انسان کی بھروسہ و دعو کا مقصود کیا ہونا چاہیے؟ وہ کن بندیوں کو پھر سکتا ہے اور وہ چیزیں جو آج اس کی دست رہی سے باہر ہیں، اکل کس طرح اس کے بینہ اختیار میں کا سکتا ہے۔ فرض نفع نفع مقصود حیات کی صفائحہ، یہ نہیں کرتا، بلکہ ان اقدار اعلیٰ کا سیار بھی متعدد کرتا ہے جو کہ رہنمائی میں انسان کو اپنی منزل مقصود تک پہنچنے کی خود جدید کرنے چاہیے۔ لہذا نفع نفع دلخواہ خال کی خواہوں میں پہلو از خوبیں کرتا بلکہ ان عمل کا محک اور رہنمای جی جاتا ہے۔ اس طرح نفع عمل کو بصارت عطا کرتا ہے۔ اور عمل میں بصیرت پیدا کرتا ہے، خال اور عمل کے غیر فطری تضاد کو شانتا ہے اور عمر اور تجربے کو ایک درسرے کے ساتھ ہم آہنگ کرتا ہے۔ اس طرح دیکھیے تو نفع صرف دنیا کے مظاہر کی تشریح و توجیہ پر اکتفا نہیں کرتا۔ وہ آن میں بتوں کا دل اور کس انسانی ضروریات کے مطابق مناسب تبدیلیاں پیدا کرنے کا آرہ رہتا ہے۔ چونکہ تعلیم اس مقصود کو حاصل کرنے کا ایک موثر ذریعہ ہے، اس لیے نفع کے نزدیک تعلیم کی بڑی اہمیت ہے اور تعلیم کے لیے نفع ایک دیر اعدادی کی جمیعت اختیار کر لیتا ہے۔

یوں تو یہ بات بہت سیدھی سادھی صلحوم ہوتی ہے کہ نفع کو تعلیم کی رہنمائی کرنی چاہیے، لیکن اہرین تعلیم علی اس بارے میں اخلاقات

نہیں ہے جو حضرات تعلیم کو اقدار اعلیٰ کا خادم بنانا چاہتے ہیں، ان کے نزدیک فلسفے کی محیثت مقدم ہے۔ وہ پہلے ہی سے ہانتے ہیں کہ انسانی زندگی کی تکلیف کیوں کر ہوتی چاہیے اور وہ اس مقصد کے حوال سے یہ تعلیم کو آزاد کار بناتا چاہتے ہیں۔ دوسرے وہ لوگ ہیں جن کا عقیدہ ہے کہ فلسفہ وہ اصل تعلیمی حل کا نتیجہ ہے مذکور بسب۔ پھر ہے ذکر رہیں۔ فلسفے کو تعلیم کی ٹھنڈیں پھول سکتے ہیں۔ ان کے نزدیک فلسفہ تعلیم کی سی اگر کوئی چیز ہے تو وہ حق ان اصول کی روشنگی ہے جو تعلیمی حل سے اخذ کیے گئے ہیں۔ لیکن حقیقت میں جیسا کہ ہم پہلے کہہ چکے ہیں، فلسفہ تعلیم جہاں ایک طرف تعلیمی حل لعنة برپا سے کسی نوکرتا ہے، وہاں دوسری طرف وہ تعلیمی حل کو روشنی حطا کرتا ہے۔ فلسفہ تعلیم کے پیوندریہ ہتا کرتا ہے، جس کے مطابق تعلیمی حل کے قابل میں موصوفی ہے۔ لیکن وہ عمل بجا سے خود پر اپنے نظر پا جائی گی میں کہ میں کام کا ہمیشہ خیہ ثابت ہوتا ہے۔ اور ایک نظریہ کی تخفیف کا سبب بتا ہے۔ اس طرح نظریہ اور عمل مسلسل ایک دوسرے پر اڑانداز ہوتے رہتے ہیں۔ نظریہ "کام کرنے کی" ہے اور اس نظریہ کی تحقیق کرتا ہے جس کا حقیقت سے کوئی رشتہ نہیں۔ اسی طرح خوبی کو عمل پر تحقیق کرتا ہے اس کے جیش نظر ایسا عمل ہے جس میں خود دنگر کا کوئی دخل نہیں۔ وہ ادمیرے میں ٹھاکر ٹوپیاں مارتا ہے، جس کے سامنے کوئی واضح نزول نہیں ہے۔ فلسفے کا کام ہے نزول تحقیق کرنا اور عمل کی وہنجائی کے لیے مامن اصول و موضع کرنا۔ جہاں تک باستہ اختیار کرنے کا حق ہے، اسے تحریک کے چیزوں پر دنیا چاہئے۔

اگر قیلیم نہیں کے ساتھ مناسب طور پر مرتب ہو جائے تو وہ آن خطاویں سے خود کو محفوظ رکھے گے مگر جو اسے محل کی وادی پر خار میں پیش آئیں گے بلکہ ہی تعلیم کو ایک مقصد سے آشنا کرتا ہے اور اس کے لیے ایک سمت مقرر کرتا ہے۔ اگر تعلیم کا مقصد واضح نہ ہو، تو تعلیم ایک رجت پرست قوت بن سکتی ہے۔ مثال کے طور پر ہبت، جوان صردی، دفا شماری، مستقل مزاجی، فرمان برداری، دغیرو اپنی جگہ قابل تعریف غایسن ہیں۔ مگر ہبی خوبیاں ڈاکٹوں کے کسی گروہ میں پیدا کر دی جائیں تو مستثنی سماج کے لیے خاب ب جان بن جائیں گی۔ اس لیے اس بات کی وضاحت بہت ضروری ہے کہ ہم تعلیم کے ذریعے کس قسم کے فرد کی تخلیق رہا چاہتے ہیں اور تمیں کس نوٹ کے سماج کی تعمیر کرنی ہے۔ مصن قطبی طریقوں کو بہتر اور موثر بنانے سے کام نہیں چلے گا۔ تعلیم کے مقاصد پسندیدہ نہ ہوں، تو تدریس کے اچھے سے اچھے طریقے ایسے رجحانات پیدا کر سکتے ہیں جو ہبیت اجتماعی کے حق میں ستم قاتل ثابت ہوں۔ مثال کے طور پر انگلستان کے "پبلک اسکول" کو بیجیے۔ اس کا طرز امتیاز اس شہرور کیا درت سے ظاہر ہوتا ہے۔ " داڑلوں کی جگہ در حصل ایشن اور رنگی کے کھیل کے میدانوں میں جیتی گئی" بے شک انگلستان کا پبلک اسکول اپنے موثر تربیتی پروگرام اور سخت ضبط کی بدولت ایسے جانباز اور ہبادر ذہنی لیڈر اور ہوشیار اور جابر حکمران پیدا کرنے میں کامیاب ہوا۔ جنہوں نے برطانوی سامراج کی توسیع اور استحکام کی نہم کی سرخناصی کی اور جو حکوم ممالک میں اپنی حکمت عملی کی بدولت

بہت تقابل میتابت ہو سکے۔ لیکن ان کی تابیت کا راتی یہ مقاگر وہ  
ملکوم تو موں کے ساتھ گھٹیا سلوک دوار کئے، کسی قسم کے  
ظلماں و کشدوں سے دریغ نہ کرتے احمد اپنے مکھ موں پر اس قدر خوف و  
درہشت طاری کرتے کہ وہ بے چارے سراخھائے کی جمارات نہ  
کر سکتے تھے۔ ظاہر ہے کہ اس قسم کا اسکول کسی صالح اور انسانیت  
پر درفلسفہ کا حامل نہیں ہو سکتا۔ تعلیم کے مقاصد طریقے، نصاب،  
استحکامات، دغیرہ، غرض پرے تعلیمی عمل میں بالآخر اخلاقیات کے  
اصول پوشیدہ ہیں۔ لہذا ہمیں ایک ایسے فلسفہ تعلیم کی ضرورت  
ہے جو ایک بہتر عالم انسانی کی تنظیم میں مددگار ثابت ہو سکے۔

فلسفہ تعلیم و اتنی سماجی نظام کا آئینہ دار ہوتا ہے۔ اس یہے  
ہر ایک صالح میں ایک مخصوص فلسفہ تعلیم کا فراہوتا ہے۔ مختلف  
قسم کے سماجوں میں "بہتر دنیا" کے سطح جو تصورات حادی ہیں، وہ  
اپنی نویست کے لحاظ سے ایک دوسرے سے جدا ہو جاتا ہیں۔ ششلاکسی  
صالح کے نزدیک استقلال و امنی سب سے بڑی قدر ہے۔ وہ اپنی  
وجودہ حالت کو بہر کیتی قائم رکھنا چاہتا ہے اور اس میں کسی قسم  
کی تبدیلی کی ضرورت نہیں کرتا۔ دوسرا صالح ایسا ہو سکتا ہے  
کہ جس میں کوئی بھی تقدیر طلبی نہیں کبھی جاتی۔ وہاں قدر کی جیشیت بخشن  
انسانی ہے جس چیز سے اپنا کام بنے، اپنی ضرورت پری ہو جاتے،  
لیکن قلب حاصل ہو، وہی قدر ہے، ایک صالح ایسا بھی ہو سکتا  
ہے، جو تغیر کا قابل تر ہو، لیکن اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ضروری  
کبھتا ہو کہ تغیر کے ذریعے ایسی قدر انتہ آنی چاہیے، جس کی محنت پر

بھروسائی کیا جائے اور جو انسان زندگی کو سخا رنے اور بھروسہ بنانے میں شمع پر ایت کا کام دے سکے۔ اس قسم کے سماج کو صحیح منہج میں جمودی سماج کہا جاسکتا ہے۔ یہاں فلسفہ تعلیم اس بنیادی حقیقت پر مبنی ہو گا کہ ”انسان تمام چیزوں کی کسوٹی ہے۔ انسان کی شخصیت قابل احترام ہے اور انسان میں مکال حاصل کرنے کی بے پایاں طاقت موجود ہے، وہ موندوں حالات میں خوب سے نوب تربنے کی کوشش کر سکتا ہے۔ یہ فلسفہ تعلیم پھر ان اور فوجاؤں کے اس حق کا دھوے دار ہے کہ اپنیں وہ تمام وسائل اور ہولیں میسر ہونی چاہیں، جس کی بدولت ان کی جانی، ذہنی، اخلاقی غرض ہر اعتبار سے مکمل نشود ہنا ہو سکے اور وہ اپنے سماج کے لیے زیادہ کار آمد اور وثر رکن بن سکیں۔

فلسفہ تعلیم کے نظریات ہمیشہ ان مفروضات پر مبنی ہوتے ہیں، جو انسانی نظرت سے متعلق مجمع تعلیم کریے گئے ہیں۔ تعلیم کا مقصد کیا ہوتا چاہیے، اس کا انحصار اس بات پر ہے کہ انسان میں فطری طور پر کیا کچھ موجود ہے، وہ کیا بن سکتا ہے اور کیا نہیں بن سکتا۔ یا وہ کیسے کہ فلسفہ تعلیم اپنے سامنے انسان کی ترقی کے امکانات اور حدود دعویٰ چیزوں کو رکھتا ہے۔ اور ان دونوں کا تعین ان خصوصیات کی بنا پر کیا جاتا ہے، جو بیماری طور پر انسانی نظرت سے منسوب کی گئی ہیں۔ مثلاً یہ مفروضہ کہ انسانی خطرات زمان و سکان کی تیاری سے بالاتر ہے اور اس میں کوئی ایم تبدیلی واتح نہیں ہو سکتی۔ ایک ایسے فلسفہ تعلیم کی بنیاد بتتا ہے، جو تعلیم کے پرانے

پلکی کو برقرار رکھنے پر اصرار کرتا ہے۔ اس نظر سے کامیابی وار نعمتی  
پرست ہیں، ان کا ایمان و امیٰ اقدار پر قائم ہے اور ان کا تحسین ہے  
کہ ان تقدیموں کو ایک با خاطر نصاب تعلیم اور برائے زمانے کے  
از مودہ طریقوں کے ذریعے نسل بجد نسل منتقل کر لئے رہنا چاہیے۔  
اس کے پس وہ لگ جو انسانی نظر کو تغیر نہیں مانتے ہیں، اس  
بات پر نعد دیتے ہیں کہ نصاب تعلیم اور طریقہ تعلیم میں فرد اور سماج  
کی بولتی ہوئی ضرورتوں کے مطابق تبدیلی ہوتی رہنی چاہیے اور سمجھنے  
کے پورے عمل میں سمجھنے والے کی شرکت خالی طور پر ہونی چاہیے۔

اسی طریقہ جب یہ قیاس کیا جاتا ہے کہ انسانی نظر میں  
ایک روح جوہ گر ہے اور روح مختلف قوتوں کی الگ ہے، جیسے  
وقت استدلال، وقت تحقیق، وقت حافظہ دغیو، تو مواد تعلیم الگ  
الگ خانوں میں اس طرح تقسیم کر دیا جاتا ہے کہ ان میں سے ہر ایک  
کے ذریعے ایک ایک وقت کی جدا جدائشو نہیں ہو سکے۔ یا اگر انسان  
نظرت کو ایک "صفت تختی" "گروانا جائے، تو پھر سمجھنے والے پر انواع  
و اقسام کا تعلیمی مواد نقش کرنے کی کوشش کی جاتی ہے، چاہے وہ  
اس کی صلاحیت اور استعداد کے مطابق ہو یا نہ ہو۔

انسانی نظر سے متعلق ایک منفرد تھیہ بھی ہے کہ انسان  
پیدا ایشی طور پر خود غرض دار ہوا ہے اور اس حد تک کہ اس کا یہ  
غرض لا علاج ہو گیا ہے۔ اس تصور نے کم و بیش تجویں عام کی سند  
حاصل کر لی ہے۔ یہ بہت شرارت آمیز تصور ہے اور تعلیمی میلک  
نیز درسرے سماجی میدانوں میں اس تصور کی بڑی خطرناک تسلیمیں

وکھائی دیتی ہیں۔ یہ اس بات کی تبلیغ کرتا ہے کہ ہر ایک شخص کو اپنی اپنی جتنی پیگی کرنی چاہیے اور اگر درستہ جنم کے والے ہو جائیں تو اس سے اسے سروکار نہ ہونا چاہیے۔ اس بناء پر نہ صرف افراد کے بارہاں محل کی بلکہ ہم الاقوامی ملکوں کی بھی تاویلیں پھیش کی جاتی ہے اور بعض اوقات تو اس قسم کے منظاہر کو جائزیک قرار دیا جاتا ہے اگر یہ تسلیم کریا جائے کہ انسان فطرتاً خود فرض ہے اور یہ کہ فطرت انسانی بدی نہیں جاسکتی، تو پھر کام کرنے کا اندکوئی حکم نہیں رہ جاتا؛ بجز اس کے کہ یا تو کام کرنے کی ترجیب کے لیے انعام کا لائپنے دیا جائے یا کام نہ کرنے کی صورت میں سزا کے غوف سے تاثر کیا جائے۔ بناہر ان میں سے کوئی بھی صورت پسندیدہ نہیں ہے۔ مگر درستے کے اند اور باہر ہر جگہ اس کی کام فرمائی نظر آتی ہے۔ نیجے کے طور پر تعادن کی جگہ مقابلے کی اپریٹ کو فروغ حاصل ہوتا ہے۔ اس سے پتوں اور نوجوانوں کے درمیان رشک و سعد کا ادنیٰ جذبہ ابھرتا ہے اور یہ جذبہ وہ ہے جو اجتماعی زندگی کے سرچشمے کو زہر آلو کر دیتا ہے۔ پھر کیا تعبہ ہے کہ درستہ ان خود فرمانتہ رہنمایات کو تقویت پہنچانا ہے جو مقابلے پر بینی سماج میں جاری و ساری ہیں۔

وہ اصل اس ضرورت کے لیے کوئی توی جواز نہیں ہے کہ انسان فطرتاً خود فرض داعی ہما ہے۔ یہ پوچھ ہے کہ سبھی انسان اپنی بیاندی ضرورتوں کو پورا کرنا چاہتے ہیں۔ شلاشب کو خدا، بابس، سکان، رفاقت، ہمت، دخیرو چاہیے۔ لیکن اس کے معنی ہے ہر چوڑ نہیں ہیں کہ انسانی فطرت میں خود فرمانتہ کوٹ کر بھری ہوئی ہے۔ بے شک

یہ خواہشات فطری ہیں۔ مگر اس سے بدی کا کوئی پہلو نہیں بنتتا۔ ان خواہشات کو ارادا بنا جی کی بنا پر سماجی وسائل کی دانشمندانہ تعلیم اور تقسیم کے ذریعے خود فرضی کو فروغ دیے بغیر ہم دنخوبی پردازی کیا جاسکتا ہے۔ جس چیز کو نظرت انسان سے تبیر کیا جاتا ہے، وہ درحقیقت کوئی جادہ اور مستقل نہیں ہے۔ وہ آن طالات کا پہل ہے جن کے تحت انسان رہتا رہتا ہے۔ وہ طالات بہت بڑی صدک سماجی نظام کے رہیں ملت ہوتے ہیں۔ انسانی نظرت اصل میں سماجی نظام کی حکایت کرتی ہے۔ وہ لوگ جو اس کیتھے کے حامی ہیں، وہ فرمانوں میں تقسیم کیے جاسکتے ہیں، اس لیے کہ وہ دو قسم تسمیہ کے تلفون کے پرورد ہیں۔ ایک ترہ ہیں جن کا عقیدہ ہے کہ سماج میں افراد کے تعلقات اُن کی اپنی مرمنی اور ارادے کے مطابق قائم ہوتے ہیں اور ان تعلقات کی میثیت خارجی ہوتی ہے۔ یعنی وہ سماج کے داخلی عوامل سے متاثر نہیں ہوتے اور افراد سماج کی تشکیل میں آزادی اور خود فشاری کے ساتھ حصہ لیتے ہیں۔ اس تصور کی رو سے افراد گروہ یا خدمتی "اٹیم" ہیں، تو ایک درسرے پر آزادی کے ساتھ اثر انداز ہوتے ہیں اور نتیجے کے طور پر ایک مرکب بناتے ہیں، جسے سماج کہا جاتا ہے۔ انسانی نظرت کا یہ سماجی تقدیر تعلیم میں آزادی عمل کے نظریہ کو جنم دیتا ہے۔ اس نلسنہ تعلیم کے تندیک یہ قطعاً جائز نہیں کہ تعلیمی عمل میں کسی قسم کا سماجی ضبط ہائکر کیا جائے کیونکہ یہ غسلہ فرد کی آزلواد نشود نہا کر بہر کیف عزیز رکھتا ہے۔ تعلیم میں انفرادیت پرستی کی نظر میں جیادہ ہی ہے اور جب اس نظر پر کوئی عمل چاہے پہنایا

جاتا ہے تو یہ خطرناک حد تک اس نظریہ کا مشاہد معلوم ہوتا ہے جس کے مطابق انسان فطری طور پر خود فرض قرار دیا گیا ہے۔

نظر انسان کی سماجی اساس سے متعلق دو سرایخال یہ ہے کہ انسان کی نظر بالآخر سماج کی ساخت سے متین ہوتی ہے۔ اس نظر کی رو سے سماج کے اندر افراد کے تعلقات داخلی چیزیں رکھتے ہیں۔ یہو کہ ہر ایک فرد دوسرے کے ساتھ سماج کے اندر ہی عوامل کی بذات وابستہ ہے اور صرف مشترک مقاصد کی بنابر ہی افراد سے سماج بنتا ہے۔ اس نقطہ نظر سے دیکھیے تو افراد صرف اسی حد تک آزاد ہیں جتنا کہ وہ سماجی سکڑوں کی حقیقت کا مجھ شور رکھتے ہیں اور جہاں سبک وہ سماجی ارتقا کے قوانین کے مطابق اس سکڑوں میں اجتماعی طور پر تبدیلی پیدا کر سکتے ہیں۔ جو ملکہ تعلیم اس خال کی ترجیحی کرتا ہے وہ صرف آزادی کے اس تصور کو تسلیم کرتا ہے بلکہ اسے جائز اور پسندیدہ قرار دیتا ہے۔ اس کے مطابق تعلیم کا سماجی مقصد بنیادی چیزیں رکھتا ہے۔ اور پھر ان کی انفرادی نشوونما سماجی مقصد کے تحت ہی ہو سکتی ہے۔ اس لحاظ سے تعلیمی عمل پر سماجی ضبط عالم ہونا چاہیے۔ اگر ہم اس نظر سے پر ایمان نامیں تو ہم ہم اس تزوییت اور کلیمت کی نفاذ سے باہر نکل سکیں گے جو تعلیم کر لینے سے پیدا ہوتی ہے کہ انسانی نظر بدلی نہیں جا سکتی۔

اوپر کی بحث میں اشارة کیا گیا ہے کہ انسانی نظر کی تبدیلی ممکن ہے۔ اب یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ انسان کی نظر کو چیزیں بدلتی جا سکتی ہے؟ بعض کا خیال ہے کہ ایک خاص حد سے آگے اس

میں تبدیلی کی گنجائش نہیں ہے۔ اگر اس خیال کو بھی بھیلے تو پھر سماجی نظام کو از میر نو تغیر کرنے کے اسکاتات خود بخود محدود ہو جائیں گے۔ دوسرے لوگ ہر انسانی فطرت کی تبدیلی اور سماجی نظام کی تغیر نو سے تعلق زیادہ پڑا سید ہیں، انسان کی لاحدہ دو ترقی میں یعنی رکھتے ہیں گو کہ دندر مرو کے بخراں اور نفسیاتی جانب کے شائع شاہد ہیں کہ افراد کے ماہین ان کی ذہنی صلاحیتوں کے لحاظ سے نمایاں فرق پایا جاتا ہے۔ اور ذہنی صلاحیت ہی تمام ترقی کی بڑھتے ہے۔ مگر سوال یہ ہے کہ کیا ذہانت یا سیکھنے کی صلاحیت میں اضافہ کیا جاسکتے ہے؟ جو حضرات ذہانت کو ایک مستقل، مطلق اور ناتقابل تغیر نہیں کرتے ہیں وہ دانستہ یا تاریختہ طور پر ان طبقات کے سماجی اور اقتصادی سلسلہ مدارج کے لیے جواز پہنچ کرتے ہیں جن میں ہمارا موجودہ سماج بنتا ہوا ہے۔ یوں کہ ان کا دعوا ہے کہ جو لوگ غیر محسن طور پر ذہن ہوتے ہیں وہی سماجی ذہنیت کی سب سے اونچی سطح پر پہنچتے ہیں اور گند ذہن لوگ پہنچے کی سطحیوں پر وہ جاتے ہیں۔ .. ن حضرات کے طرز تکریں دو بڑی خایاں ہیں۔ اول یہ کہ آن کے نزدیک ذہانت کی نشوونہایں جو اتنے کی فراہمی کا کوئی دخل نہیں ہے۔ عدم ہ کہ وہ سماج میں اعلیٰ درجہ حاصل کرنے کے لیے ذہانت کے ملاuded اور تمام پیغام کو خیرا ہم سمجھتے ہیں۔ اس نظریہ کی بنیاد پر ہی "ذہن" طلبہ کے لیے اعلیٰ اور بزرگ تعلیم اور گند ذہن طالب علموں کے لیے ابتدائی اور پیشہ درانہ تعلیم بخوبی جاتی ہے۔ جو یا ذہن اسکم بعد میں کوئی بھی تعلق نہیں ہے، جیسے ان میں سے ہر ایک کو اگلے اگلے ترقی دی جاسکتے ہے۔ یہ دہنی طرفہ ہے جو خیال کو مل سے اور

مانع کر جسم سے جدا کرتا ہے اور اس طرح عذتوں کو کمزور بناتا ہے، جیسا کہ ہم پہلے ذکر کرچکے ہیں۔ مدھل یہ ملسلہ سماج کو دعویوں میں باش دیتا ہے۔ ایک توں، جو صرف مانع سے کام لیتا ہے، حضرت سپتھا اور خور و فکر کرتا ہے اور خیال کی دنیا میں مگن رہتا ہے۔ اور دوسرا ہد اپنے جسم سے کام لیتا ہے، بوجعت شفت کرتا ہے اور انسانی زندگی کی بینادی ضرورتوں کو پورا کرتا ہے۔ اپنے یہی اور دوسروں کے لئے بھی ہر فقط خیال کے سہارے زندگی گزارتے ہیں۔

ملاجوتا ہے کہ جو لوگ ماڈی و سائل کے لحاظ سے اعلیٰ طبقے سے قلع رکھتے ہیں، وہ تعلیم کے اپنے سے اپنے موقع سے ناگہہ اٹھاتے ہیں اور انہی نظریہ زہانت بڑھاتے ہیں۔ اس طرح "زہانت" اعلیٰ سماجی مرتبے کے ساتھ دلبستہ ہو جاتی ہے۔ اس سے ایک بُرا چکر قائم ہو جاتا ہے اور سماج اپنی بے ذمکن رفتار پر قائم رہتا ہے۔ زہانت ایک ایسی خوبی ہے جس کا سمجھنے سے گہرا تعلق ہے جب کوئی شخص اپنے اول کے ساتھ تعلقات قائم کرتا ہے تو ہر ایک تعلق سے اس کی جذباتی اور ذہنی زندگی پر کچھ اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ یہ اثرات ایک دلتک قائم رہتے ہیں اور اس دوران میں جب وہ شخص اپنے اول کے ساتھ کوئی نئے تعلقات قائم کرنا چاہتا ہے، تو ان اثرات کی وجہ سے اس کے رو عمل میں تبدیلی پیدا ہوتی ہے۔ بدل میں زہانت کو پر کھن کا بھی طریقہ ہے۔ لہذا یہ نہیں سمجھنا چاہیے کہ زہانت کوئی پیدا ایشی شے ہے جو ہمیشہ ایک ہی سلسلہ پر قائم رہتی ہے بلکہ یہ سہماجی ہو گا کہ زہانت ایک سماجی شے ہے، جو عمل اور زندگی کے اندیشے

برابر تبدیل ہوتی رہتی ہے۔ یقینی طور پر نہیں کہا جا سکتا کہ زمانہ کا کتنا حصہ مودودی سے ہے اور کتنا اکتسابی۔ کتنا حصہ قدرت کا عیتھے ہے اور کتنا احوال کی دین ہے۔

زمانہ کے اس تصور کی رو سے ہم کہہ سکتے ہیں کہ نسلوں اور ملکی طبقوں کی برتری اور کمری کا انحصار پیدائشی صلاحیتوں کی فراہدی یا کتابی پر نہیں ہے بلکہ اس کی وجہ نہ تاریخی حالات اور تہذیبی موقع ہیں جو کسی نسل یا طبقے کے حستے میں آتے ہیں۔ لہذا یہ مفردہ کو نظر انسانی کو ایک خاص حدیکب ہی بولا جاستا ہے ملکی کے لیے ایک پہنچ ہے کہ وہ آن حدود گوجھوں کرنے کی ہر ممکن کوشش کریں۔ دشمنی اور دیانت داری کا تقاضا ہے کہ اس وقت ہبک کسی حد بندی کو تسلیم نہیں کرنا چاہیے، جب تک کہ اس کو پار کرنے کی تمام کوششیں ناکام ثابت نہ ہو جائیں۔

---

## ۲۔ تعلیم اور فطرت انسانی

تعلیم کا انسان کی فطرت سے کیا تعلق ہے؟ تمام باضابطہ اور مستقل تعلیم کی بنیاد بہر حال فطرت انسانی سے متعلق چند بیانیں یا پوشیدہ مفروضات پر قائم ہوتی ہے۔ تعلیم کا مقصد کیا ہونا چاہیے، جوی صدیک اس بات سے متعین ہوتا ہے کہ انسان اپنی فطرت کے لاملاز سے کیا ہے۔ کیونکہ اسی سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ آدمی کیا سیکھ سکتا ہے اور کون سی چیزوں اس کے سیکھنے کی صلاحیت سے باہر ہیں۔ شال کے طور پر انسانی فطرت کے ہمارے میں یہ خیال کردہ روان و مکان کی قیود سے بے نیاز ہے یعنی یہ کہ ہر جگہ اور ہر زمانے میں ایک ہی رہی ہے اور ایسی ہی رہی ہے مگر، ایک ایسے بیکاں اور جامد نظام تعلیم کی پروردی کرتا ہے، جس کا مقصد محسن چند ہمہ گیر لوگ مستقل اقدار کا حاصل کرنا ہے۔ پڑھاتے کے چند متعین طریقے اور بندھا ہمکا نصاہد تعلیم اس تنفسیہ کا لازمی پتھر ہیں۔ اس نصہ کی تعلیم سے یہ تو شرح رکھنا کہ یہ کبھی سماج میں تبدیلیاں لائے کا آلاتدار بھی سکے گی، محسن خیال خام ہے۔ تعلیم تو

میتھتہ سماج کے تغیر پر تفاصلوں سے بھی بیکاہ ہوگی۔ اس نظریہ کے بر مکن اگر انسانی نظرت کا یہ نظریہ ہو کہ وہ اپنے احوال، مدد اور خصوص حالات سے اثر قبل کرتی ہے اور وہ ایک مشترک اور غالباً جیز ہے، تو تعلیم ہر زمانے اور ہر سماج میں مختلف ہوگی اور جب بھی سماج میں بینادی تبدیلی آئے گی، تو تعلیم بھی اس کے ساتھ ساتھ فیروز مول طور پر بدل جائے گی۔ صرف یہی نہیں بلکہ اس صورت حال میں ہو سکتا ہے کہ تعلیم سماجی تبدیلیاں لانے والی قبائلوں کی مدد کر کے تبدیلی کے عمل کو تیز تر کرنے میں بھی کامیاب ہو۔ یہ کام اسی وقت ہو سکے گا جب نصاب تعلیم اور پڑھانے کے طریقوں میں ایسی مناسب تبدیلیاں کی جائیں جو طالب علموں کو اس تعلیمی پروگرام میں جمل مقصود مطلوب ہے تبدیلی سا حصول ہے، عملی طور پر شامل کر سکیں۔

آئیے، اب ہم نظرت انسان کے بارے میں چند رائج اور مقبول تصورات پر نظر ڈالیں اور یہ دریافت کرنے کی کوشش کریں کہ تعلیم پر ان تصورات کا کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں۔

۱۔ نظرت انسانی کے بارے میں ایک عام تصور یہ ہے کہ وہ ایک اذلی اور پیدائیشی زندگانی کے ملاعہ کچھ نہیں۔ نظرت انسان ایک جعلی شے ہے جو ہر شخص اپنی ماں کے پیٹ سے لے کر پیدا ہوتا ہے۔ اس میں اکتساب کا کوئی ملک دخل نہیں ہے اور وہ ہی حالاتِ زندگی کا اس پر کوئی اثر نہیں ہے۔ نظرت انسانی کا یہ تصور ڈا بہم ہے اس لحاظ سے کہ اس سے یہ بات صاف نہیں ہوتی کہ کیا تمام ہی نوع انسان ایک مشترک نظرت کے ملک ہیں یا لوگوں کے مختلف گروہ بالخصوص

افراد مختلف فطری رجحانات کے مامن ہوتے ہیں، نظرت انسان کی اصطلاح بسا اوقات تمام نوع انسان کے ایک مشترک رجحان کو غاہر کرنے کے لیے استعمال ہوتی ہے۔ جیسے عام طور پر یہ کہا جاتا ہے کہ انسان فطری طور پر اپنے لیے آرام اور نیوشی تلاش کرتا ہے اور مشکلات سے دامن پھانے کی کوشش کرتا ہے یا یہ کہ وہ صرف اپنے ذاتی مفاد کو سانسے رکھتا ہے، وہ اپنی ذات کو دوسروں پر حادی کرنے کا خواہشمند ہوتا ہے، جا رہا نہ رجحانات کا مامن ہے، دلیر و دیغرو۔

بعض اوقات نسل، نذهب اور تویت کے انتبار سے لوگوں کو نظری طور پر جگ جو امریں، کامیل یا کعد ذہن گردانا جاتا ہے سمجھی کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ ایک فرد کو نظرت نہ تقابل اصلاح اور خوبیں قرار دیا جاتا ہے، ان تمام صورتوں میں کسی نہ کسی چیز کو انسانی نظرت کا لازمی جزو کہہ لیا جاتا ہے۔ اگر اسی نقطہ نظر کو حقیقت پر سمجھی ان لیا ہائے تو منفرد نظر انسانی کو نظر انداز کرنا تعلیم کے لیے ممکن نہیں ہے۔ تعلیم کو بہر حال نظرت اور میلان طبع کے مطابق، ہی کام کرنا ہوتا ہے۔ اس کے خلاف نہیں۔ مثال کے طور پر اگر انسانی نظرت جگ جو وہ خود فرض ہے تو پھر یقیناً افراد اور مختلف جمیتوں کے درمیان نظر آنے والی مرتبہ کش کش اور ایک غیر صحت مندرجہ میں کامیک جواز مل جاتا ہے۔

تعلیم کے میدان میں اس نظر پر کامنطبق تیجہ بھی نکلتا ہے کہ طالب علموں کو ذاتی سرخودی اور انعام حاصل کرنے اور تکلیف وہ مواد سے جان پھانے کی ترغیب دی جائے۔ آج ہائے تعلیمی اور من

میں بھی یہی کچھ ہوتا ہے۔ میاں انعام و اکلام کا لائپن دے کر باہمی تعاون کی بجائے مقابلے کی ایسی ذہنیت کو فروخت دیا جادہ ہے، جو ہمارے طالب علموں میں ایک ناپسندیدہ اثاثیت اور حسد کا مادہ پیدا کرتی ہے اور اجتماعی زندگی کے تمام سرچشمتوں کو نہر آگوہ کر دیتی ہے۔ اس طرح ہماری تعلیم ذاتی مفادر خود فرضی کو، جس کا آج ہر طرف سعدیوں ہے، تقویت بخشتی ہے۔

۲۔ ایک دوسرا نقطہ نظر ہے کہ نظرت انسانی ایک روح ہے، جس کے اجرات تربیتی تحقیقی، حافظہ اور استدلال جیسی چند خصوصیاتیں ہیں۔ نظرت انسانی کے طبعی اور سماجی پہلوؤں کو نظر انداز کر کے یقینیاتی تصور پیش کیا جاتا ہے۔ یہ دراصل دریٰ کا تصور ہے، جس میں ایک طرف ہے نظرت انسانی کا یقینیاتی پہلو اور دوسرا طرف ہے اس کا طبعی اور سماجی پہلو۔ گویا کہ یہ دو نوں پہلو نہ صرف ایک دوسرے سے ہے تعلق بکھر متصاد ہیں، یہ بھی کہا جاتا ہے کہ جیسے بجائے خود ان تو توں کا کوئی اپنا وجود ہے اور جیسے اُس مواد سے آن کا کوئی سروکار نہیں جس میں وہ برداشت کا رہ آتی ہیں اور جن کے ذریعے ان کا اولاد ہوتا ہے۔

تعلیم میں اس کا نتیجہ ہوتا ہے کہ مفہایں کو بالکل غیر فطری طریقے پر الگ الگ فانزوں میں تقسیم کر دیا جاتا ہے۔ اس کے ہر ایک قوت کی الگ الگ تربیت ہو سکے۔ ملی طور پر ان سب کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ نصاب تعلیم میں ایسی بنی کارچیزوں کی بھرمار ہو جاتی ہے جن کا حقیقی زندگی سے دور کا بھی داسطہ نہیں۔

۳۔ ان نظریات کے مطابق نظر انسان کا ایک جام تصور ہے اس کے مطابق انسان کی نظر ایک خالی خوبی چیز ہے جس کی اپنی کوئی محفل دھورت نہیں ایک لوح سادہ ہے جس پر جو نقش چاہیے بنادیتی ہے اس نقطہ نظر سے آدمی فطرتاً بھول ہوتا ہے اور مصنوع خارجی اسماں اور ممکنات اسے پکھنا کرنے پر مجبور کر دیتے ہیں۔

تعلیم کے میدان میں جب اس نظریے پر عمل کیا جاتا ہے تو تعلیم اور اعمال جیسے خارجی اثرات کے نتیجے انسان کو کسی بھی سانچے میں ڈھالا جاسکتا ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ اس کی رہنمائی کی جائے اور اسے قابو میں رکھا جائے۔ آدمی کی آزادی نکر اور خدا غیر یادی سے انکار کر کے تعلیمی عمل میں اس سے ایسا سلوک کیا جاتا ہے گھریاں وہ ایک بدقن ہے جس میں کوئی چیز اٹھیلی جا سکتی ہے۔ اس کا نتیجہ ہوتا ہے کہ آدمی کی سینکھنے کی خصوص صلاحیتوں کو نظر انداز کر کے اسے ہر چیز سکھانے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اس سے بھی بُری بات یہ ہے کہ اس طریقہ اس کار سے آدمی میں خود سوچنے اور سینکھنے کی عادت پیدا ہیں ہوتی اور اس طرح اس میں ہر تسمیہ کے اقتدار کے ساتھ پر تسلیم ختم کرنے کا میلان پیدا ہو جاتا ہے۔

۴۔ ایک نظریہ یہ بھی ہے کہ نظر انسانی کی ایک سماجی اساس ہے۔ ہر سو سائیل کے کسی مخصوص عدد میں نظر انسانی کا کیا نتیجہ ہے؟ بُری صفت کے اداروں کی کیفیت اور مردوجہ انداز گھر سے مطابقت رکھتا ہے۔ مثال کے طور پر اگر آدمی کو نظر ٹھہر تسبب اور خود فرض کیا جاتا ہے اور یہ کہ وہ صرف اپنے اقتدار اور مفاد کا ملاشی ہے تو اس کی

وہ صرف یہ ہے کہ مرد تجہ سماںی نظام کا تقاضا ہے۔ ہیں گوں سمجھتے ہیں کہ نظرت انسان درہل سماجی دعائی پر مصروف ہے انہیں وہ مختلف گروہوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ ایک کافی سال ہے کہ سماج میں افراد کے باہمی رشتے خوبی اور اتفاقی ہوتے ہیں اور اس لیے وہ پامدار نہیں ہوتے۔ ہر فرد کو ایک اگلے ملکوں کو بھا جاتا ہے مگر پوچھ اسے سماج میں رہنا ہے اس لیے وہ خود اپنے ارادے سے دوسروں کے ساتھ کچھ حصیں تعلقات قائم کرتا ہے۔ یہ نقطہ نظر بڑا یہاں کی ہے یہاں افراد خود فشار ہیں اور انہیں باہمی روزگار کے ذریعے ایک جماعت کی تشکیل کرنے کی آزادی حاصل ہے، بے سماج کہتے ہیں۔ نظرت انسانی کا یہ سماجی تصور انسانی تگ ددد کے مختلف میداون میں جس میں تعلیم بھی شامل ہے کار و باری آزادی اور عدم داخلت کے نظریے اور اس کے عمل کے لیے جواز فراہم کرتا ہے۔

اس تصور پر مبنی تعلیم کسی سماجی پابندی کو قبول نہیں کرتی اور فرد کو اپنے طور پر ترقی کرنے کی محکمل آزادی دیتی ہے۔ تعلیم میں نام نباد الفراز پاپنڈی کی بھی بیانار ہے جس کی رو سے ہر زندگی کو اپنی خواہش اور دلچسپی کے مطابق شکلوں میں صورت رہنے کی بے بعد کوئی اجازت ہوئی چاہیے عملی طور پر یہ نقطہ نظر خطرناک حد تک اس نظریے کے تربیب آ جاتا ہے جس کے مطابق انسان نظرت خود غرض ہے۔

دوسرے گروہ کے نزدیک نظرت انسان کا سماجی تصور یہ ہے کہ انسان کی نظرت بالآخر سماجی نظام کی بدلات مستین ہوتی ہے۔ اس نظریے کی رو سے سماج میں افراد کے رشتہوں کی جمیعت داخلی ہے۔

قطع نظر اس سے کہ کوئی شخص چاہے یا نہ چاہے وہ دوسروں کے ساتھ سماجی ریشنوں کے نزدیکے مشکل ہے۔ جب مقاصد میں اشتراک ہوتا ہے تو افراد سے سماج بن جاتا ہے، فرداں نامیاتی قوتوں کی تخلیق ہے جن سے اس کی نوح کا ارتقا ہوا ہے۔ اس کی نشوونما اپنے ہم محسول سے اگر مشکل کسی خلا میں نہیں ہوئی۔ انسان کا نامیاتی ارتقا ہمیشہ اس کے سماجی ارتقا کا پابند رہا ہے۔ اس نقطہ نظر کے مطابق فرد اسی حد تک آزاد ہے جہاں تک وہ سماجی پابندیوں کی اصل امیت کو سمجھتا ہے اور ممکن کی نشوونما کے اصولوں کے مطابق اس میں تبدیلیاں لانے میں دوسروں کے ساتھ مل پیرا ہے۔

اس نقطہ نظر پر جیسی تعلیم کے نزدیک یہ امر تسلی ہے کہ انفرادی نشوونما صرف اسی وقت ممکن ہے کہ جب اُسے سماجی مقاصد سے ہم آہنگ کیا جائے اور تطبیقی عمل صرف اسی صورت میں موقور ہو سکتے ہے جبکہ اس پر سماج کا قابو ہو۔

علم الامان اور سماجی علوم کی بہت سی تحقیقات سے ثابت ہوتا ہے کہ جس چیز کو ہم نہایت بے شکنی سے نظر انسانی کا نام دیتے ہیں وہ حقیقتاً بہت متوجہ ٹھیک ہے۔ ہر تہذیب کے نزدیک نظرت انسانی کا دہی تعمیر ہوتا ہے جو اس کی اپنی منزل ارتقا سے مطابقت رکھتا ہے۔ مثال کے طور پر خود عناقی اور خود غرضی کے رجحانات مخصوص تاریخی حالات کی پیداوار ہیں اور ان کا انہیاں بڑی حد تک ایک خاص تہذیب ہی میں ہوتا ہے۔ یہ ہماری عملی ہو گئی اگر ہم مخصوص حالات سے پیدا ہونے والے ان رجحانات کو کلیتہ بناؤ دوسرے مختلف حالات بے لائق

کریں۔ نئے اور مختلف حالات میں ان رہنمائیات کا ظاہر ہنا ضروری نہیں ہے۔ اس بات کی تصدیق عام تجربے سے بھی ہو سکی ہے اور چینی نزیکی اور پتوں پر کیے جانے والے تجربات نے بھی اس خیال کے صحیح ہونے کا ثبوت بہم پہنچایا ہے۔ اس سلسلے میں آر۔ ایم۔ یرکز ( R.M. Yerkes ) کی تحقیقات کا حوالہ دیا جاسکتا ہے۔ اس کے علاوہ مارگرٹ میڈ ( Margaret Mead ) اور روت بندیت ( Ruth Benedict ) نے علم الامان سے تسلیت اپنی تحقیقات کے بعد نتائج پہنچائے ہیں کہ چونکہ اور جاریت ہے جدید سماج میں نظر انسانی کا ایک لازمی عنصر کہا جاتا ہے بہت سے قبائل میں نظر نہیں آتی۔

یہ کہنا کہ نظر انسانی ایک اذل اور ابتدی ہے اور اس کا سماجی حلقہ سے کوئی تعلق نہیں، دراصل ایک آفاتی اور اورانی خیال ہے۔ ایک ایسا خیال جو بہتے جا گئے پڑتے پھرتے انسانوں کی زندگی سے ہا فروز نہیں ہے، بلکہ انسان کا ایک بھروسہ تصور ہے۔ نظر انسان کی کمی بھی مخصوص تعریف عام طور پر چند رائج سماجی تنقیبوں کا جواز فراہم کرتی ہے۔ جیسے لوگوں کو یہ اور کرانے کی کوشش کی جاتی ہے کہ رائج سیاسی اور سماجی ادارے انسان نظر کے بدیہی نتائج ہیں اور یہ کہ کوئی سماجی نظام جو موجودہ نظام سے بینا وادی طور پر مختلف ہو کامیاب نہیں ہو سکتا اور اس کی اس ناکامی کا سبب محض انسان کی نظر ہے۔ جیگیں محض انسانی نظر کی صاریحت اور بہیت کی وجہ سے ہاگزیر ہیں۔ ذاتی منفعت کے علاوہ

اتقادیات کی بیناڈ کسی دوسری چیز پر رکھنے کی کوشش ہمیشہ ناکام ہوگی، ایکونکہ خود فرضی انسان کی سرشت میں ہے۔ انسان نظر کو بنیاد بنا کر اس طرح ہر نامضفانہ فعل اور غلط حقل کام کی حمایت کی جاتی ہے۔ یہ بات آج ہی کی خصوصیت نہیں ہے، انسان کی ساری تاریخ میں یہی ہوتا رہا ہے۔ یمناً تمدن کے بعد مردج میں فلاہی کو حق بجا بست ثابت کیا گیا۔ قدمیم ہندوستان میں چھوٹ چھات اور ذات پات کو ایک مقدس نظامِ زندگی سے تبیر کیا گیا۔ ان دنوں کے لیے صورت جواز یہ تھی کہ کچھ دوگ نظر تا دوسرے دوگوں کے مقابلے میں سکتر اور ذیل ہوتے ہیں۔ زمانہ حال میں نیگردار و میہدوں پر جنسلم و تشدد کیا گتا ہے، اُسے بھی بالکل اسی قسم کی بنیادوں پر جائز قرار دیا جاتا ہے جنستی ترقی اور سرمایہ دارانہ سماجی نظام کی وجہ سے انسانیت اور شخصی مفاد، مقابلہ اور جارحیت، انسانی سرشت کے لازم اہزا قرار پائے کہ یہی اہزا اس نظام کی اقتصادی سرگرمیوں اور اس کے سماجی ڈھانپے کے حقیقتاً پشت پناہ ہیں۔

نقشوں کے نظر انسان کے بارے میں بوجھی نظریات اور تصورات میں ان کی بنیاد کسی عملی تحقیق اور حقیقی حالات کے جائزے پر قائم نہیں ہے، بلکہ اس کی تشکیل میں یہ مصلحت کا افرمایا ہے کہ ان کے ذریعے مخصوص عملی سماجی تنظیموں کے لیے جواز فراہم ہو جاتا ہے اور پھر یہ سماجی تنظیمیں انسانی عمل پر اپنے مخصوص ڈھنگ سے

اثر انداز ہوگی، میں اور دوست کے ساتھ ساتھ یہ اثر اتنا گھبرا ہوتا ہاتا ہے کہ بعد کو خلیٰ سے یہی نظرت انسانی قرار پاتا ہے۔

اب تک کسی گفتگو سے یہ بات غایہ ہر جاتی ہے کہ انسان کی نظرت نہ جامد ہے اور نہ غیر تپیر پر یہ، نہ کیاں ہے اور نہ عالیگر اس کے برخلاف یہ کسی سوسائٹی کے مختلف اور اندھے تینیوں اور اس کی ان تہذیبی بدعایات کا احصل ہے جو حیاتیاتی خام مواد کو انسانی نظرت میں ڈھانے کا کام کرتی ہیں۔ اب بعض سوالات اپنے ہیں مثلاً ارادی کوششوں کے ذریعے انسان کی سرشت میں کس حد تک ترمیم کی جاسکتی ہے؟ نظرت اور تربیت میں کون زیادہ اہم ہے؟ قوارث اور ماحل میں کس کا اثر زیادہ ہوتا ہے؟ ایک فرد دوسرے فرد سے اور ایک گروہ دوسرے گروہ سے نظرت انسانی کے لیے کیا کچھ فتنی، سماجی اور قومی فرتنے دوسریں کے مقابلے میں نظرت آتی ہی مایہ ہوتے ہیں؟

نظرت انسانی میں ترمیم کے امکانات اور صدود کیا ہیں، اس بارے میں کوئی واضح اور تسلی بات نہیں کہی جاسکتی۔ البتہ تبریاق مشاہدے کے ذریعے کسی نتیجے پر ضرور پہنچا جا سکتا ہے۔ مگر اس طریقے سے بھی نظرت انسانی کی تپیر پر یہی کی جو صدود معلوم ہوں گی ان کے بارے میں مزید تحقیقت کی ضرورت ہوگی کہ آیا یہ صدود لازمی اور مطلقاً نہیں یا نظرت انسانی میں ترمیم کے جو طریقے ہم نے اپنائے ہیں وہ خود اپنی جگہ کمزور اور ناکافی ہیں۔

برہم اس بات کو یہیں پھوڑ ریئے کہ تبریاق مشاہدے کے ذریعے

انسان کی سرشنست میں کیا کچھ تبدیلی کی جاسکتی ہے۔ آئیے، اب ہم جائزہ لیں کہ اسی مسئلے پر جو خلاف نظر یہے اپناٹے جائیں گے ان کا عملی طور پر کیا اثر پڑے گا اور کیا نتیجہ نکلے گا۔ وہ لوگ بھی یہ سمجھتے ہیں کہ فطرت انسانی میں ایک خاص حد کے آگے تبدیلی ممکن نہیں ہے وہ درحقیقت خود سماجی نظام کی تحریر نو کو محدود کر دیتے ہیں۔ وہ سری طرف وہ پڑا ہے لوگ ہیں، جن کا مقیدہ ہے کہ انسان کی بہتری کے امکانات لامحدود ہیں۔ یہ لوگ ہمیشہ خوب سے خوب تر سماجی نظام کی تحریر کے لیے کوشان رہیں گے، اور یہ لوگ وہ ہیں جن کے نزدیک اس قسم کی دلیل سمجھی قابلِ قبول نہیں ہو سکتی کہ «سلام کو شکست کا میاب نہیں پوچھ یکوئی نہیں یہ تو انسانی فطرت کے منافی ہے۔» انسان مناسب اور سازگار حالات میں سب کچھ بلا استثنی اب کہہ کر سکتا ہے۔ ہاں یہ بات اور ہے کہ کسی خاص تبدیلی کے لیے ایک طولی ترتیب وہ کادا ہے۔

مگر اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ تمام افراد میں اصلاح و ترقی کی صلاحیت سادہ ہوتی ہے۔ آئئے دن کے تجربات اور نفیضیاتی تحقیقات نے یہ ایت ڈابت کر دی ہے کہ انسداد کی ذہنی صلاحیتیں جو اصلاح و ترقی کی بنیاد ہیں ایک دوسرے سے مختلف ہوتی ہیں۔ لیکن سوال یہ ہے کہ فرد کی ذہانت اور اس کے سچھنے کی صلاحیت کو بڑھانا ممکن ہے؟ ہر لوگ ذہانت کو ایک مطلق اور مستقل پیغز سمجھتے ہیں وہ دانستہ یا نادانست طور پر موجودہ سماج کی امتقادی اور طبقاتی درجہ بندی کا جواز ہتھا کر دیتے ہیں۔ ان کا مفروضہ یہ

ہے کہ مسلح میں جو بلندیوں کو پھوٹنے والے لوگ ہیں وہ زیادہ ذہین ہیں اور جن کا خمار پھلے طبقے میں ہوتا ہے وہ دراصل ذہنی لحاظ سے پت ہیں۔ اس خیال سے وہ یقینی بنا لتے ہیں کہ اقل الذکر کے لیے اعلیٰ تعلیم اور آخر الذکر کے لیے چرفوں اور دوست کاریوں کی ترتیب کا انتظام کرنے مناسب ہو گا۔ مگر ہوتا ہے کہ تعلیم کے بہترین مراتع بلا شرکت غیرے ان لوگوں کی جائیگر بن جاتے ہیں جو اپنے طبقوں سے تعلق رکھتے ہیں کیونکہ صرف یہی لوگ اعلیٰ تعلیم کے انعامات مرداثت کر سکتے ہیں۔ "ذہانت" اور "مواتع" کو ایک ہی چیز یا ہم سنتی سمجھ لیا جاتا ہے اور ذہانت کے بیش و کم کا انحصار سماج میں چیخت اور رہتے ہے پر ہو جاتا ہے۔ ان سب سے ایک ایسا بُرا پتکر وجود میں آ جاتا ہے جو کبھی ختم نہیں ہوتا اور " موجود حالت" کو قائم رکھنے میں معاونت کرتا ہے۔

ذہانت کا یہ تصور طبقاتی تفریق اور سیاسی بحریت کا سبب بن جاتا ہے۔ یہ چیز بینادی طور پر جمپوریت کے منافی ہے۔ ذہانت کا انہمار دراصل کسی سیکھے ہوئے عمل کے ذریعے ہوتا ہے۔ ہر ایک رشتہ جو فرد اور اس کے احوال کے ماہین تمام ہوتا ہے فرد کے ذہن پر اپنا اثر پھوڑ جاتا ہے اور نتیجہ ہوتا ہے کہ جب فرد نئے حالات میں پھر کبھی دیلے ہی رشتے سے درچار ہوتا ہے تو وہ پہلے کے مقابلے میں یقیناً زیادہ محنت اور کامیابی کے ساتھ اس سے نہستا ہے۔ عملی طور پر ذہانت کی شناخت اس طریقے سے ہوتی ہے۔ ذہانت کوئی مستقل حیاتیاتی شے نہیں۔ یہ ایک تغیرت پر سماں ہی چیز

ہے۔ نظرت اور تربیت 'توارث اور احوال کے درمیان کوئی واضح خواص نہیں کھینچا جا سکتا اور اگر یہ سمجھ ہے تو پھر نسلوں توہین یا سماجی طبقوں کی برتری یا کمتری کا سبب ان کے حیاتیاتی درشتیں مضر نہیں بلکہ آسے ان کے تاریخی اور ثقافتی احوال میں تلاش کرنا پڑے گا۔ اس لیے یہ خال کر نظرت انسان میں ایک خاص حد سے آگے تریم و تبدیلی کی گنجائش نہیں، بندی نوع انسان کے لیے ایک چیز ہے۔ ہماری مشتمل کوششوں کا رُنگ ان ہی منفردہ حدود کو پار کرنے کی طرف ہوتا چاہیے اور ہر حد کے بعد سے اس وقت بکھر انکار کرنا چاہیے جبکہ کہ کہ آسے پار کرنے کی بہتری کو شش نہاکام ثابت نہ ہو چکی ہے۔

اگر تعلیم کو اس کے دیستے سعنوں میں لیا جائے اور اس میں ان تمام اخوات کو شامل کیجا جائے جو انسانی کردار کو بدلتے رہتے ہیں تو تعلیم انسانی نظرت کی تبدیلی میں اہم حصہ لے سکتی ہے۔ اس وقت دنیا کے سامنے تین اہم سائل ہیں اور یہ بھی فرض کریا گیا ہے کہ ان سائل کا سبب نظرت انسانی میں پوشیدہ ہے یہ تین مسئلے ہیں جنگ، مقابله پر مبنی اقتصادی نظام اور نسل فرتنے یا قوم کے نام پر نوع انسان میں تفریقی دامتیاز۔ ان سب سائل سے پہلے میں تعلیم بہت مدد سے سکتی ہے بشرطیکہ تعلیم کو عرض روایت اور فقرے کا پابند نہ بنایا جائے بلکہ اس کی مست مقرر کرنے میں کافی سوچہ بوجھ اور بعیرت سے کام یا جائے اور مناسب منصوبہ بندی کی جائے۔

تعلیم کی سب سے پہلی ذلتہ داری یہ ہے کہ وہ سائنسی نظر کے نظر پیدا کرے۔ جگہوں سے نہات مل سکتی ہے اگر لوگوں کو باخبر کیا جائے کہ کوئی نسل، کوئی قوم، یا کوئی سماجی گروہ نظری طور پر جگہ جو داشت نہیں ہوا ہے۔ جنگ کی چنگاری انسان سرشت میں پوچھ شیدہ نہیں جنگ کی آگ انساؤں کے دریان لگائی جاتی ہے۔ خوش حالی اور اطمینان حاصل کرنے کے لیے جنگ قطعاً ضروری نہیں ہے۔ پر امن دنیا میں انسان اپنی تمناؤں اور آرزوؤں کی تبلیغ کر سکتا ہے۔ لوگوں کو یہ احساس دلایا جاسکتا ہے کہ خود فرضی اور انتیت انسانی نظرت کا کوئی لازمی ضرور نہیں ہے اور یہ کہ موجودہ سماج میں تنازع بلطفا کے تقاضے نے خود فرضی کے رجحانات کو فروغ دیا ہے اس لیے باہمی تصادم اور مقابلے پر موجودہ اتفاقہ ادی نظام کو ناگزیر سمجھتا ہرگز درست نہیں ہے۔ باہمی تصادم والے کاموں میں لوگوں کو جتنا شریک ہونے کا موقع ہے گا ان سے انھیں اتنے ہی زیادہ فوائد حاصل ہوں گے اور وہ اتنی ہی شدت سے نہ صرف اس بات کے تائل ہو جائیں گے کہ موجودہ لوٹ کھڑت والے سماجی نظام کی جگہ سرشت نظام تمام کیا جاسکتا ہے بلکہ وہ ہر لکاظ سے پسندیدہ بھی ہو گا اسی طرح ہر طرفت پھیلی ہوئی نسلی، فرقہ دارانہ اور قومی کشیدگی اور منافرتوں کا مقابلہ بھی مناسب تعلیم کے ذریعے کیا جاسکتا ہے اگر لوگوں کو یہ محسوس کرایا جائے کہ دنیا کے تمام لوگوں کے سائل اور ان سب کی آرزویں بیکام ہیں تو خیر حفظہ ہونے کا احساس اور باہمی تعصبات ہتھ کم ہو جائیں گے۔

بھجو یہ سمجھنا کہ تعلیم تن تہنا یہ سب کچھ کر سکتی ہے، ہماری صادہ روح ہو گی۔ ان مقاصد کے حصول کے لیے تمام تہذیبیں، سماجی اور سیاسی و تکوں کو جدد چہد کرن ہو گی۔ تعلیم کا کوئی منحوبہ اس دلت سکھ ایسے انسان نہیں پیدا کر سکتا جنہیں نہ تو خوف زدہ رہنے کی ضرورت ہو اور نہ ہی جگہ وجدل کی خواہیں، جبکہ کہ وہ سماجی اور اقتصادی نظام جس کے تحت اپنی اپنی زندگی گزارنی ہے، ایسی صورت میں حال کے لیے سازگار نہ ہو۔

---

## ۳۔ تعلیم کا منصب

تعلیم کیا ہے؟ تعلیم کا مقصد کیا ہونا چاہیے؟ ایسے سوالات ہیں جو ہر سلک میں اور ہر قدر میں انسان کو دھوت نگر دیتے رہتے ہیں۔ مگر کہیں بھی اور کبھی بھی ان سوالوں کے جواب پر اتفاق رکھنے نہیں ہوا۔ اس کی اصل وجہ یہ ہے کہ تعلیم انسانی زندگی کا ایک جزو لانپنگ ہے۔ اور چونکہ زندگی کے مختلف تصورات ہیں، اس لیے تعلیم کے معنی و مقصد میں اختلاف کا ہوتا کوئی تعجب کی بات نہیں۔ شال کے طور پر اگر زندگی کو مایا جاں، بھرم اور دھوکا کیجا جائے تو تعلیم کا مقصد اس بے شبات زندگی سے بخات حاصل کر کے جیافت جادوں کی تلاش ہو گا۔ اور اگر اس کے بر عکس زندگی کو ایک حقیقت تصور کیا جائے تو پھر تعلیم آسے تمام اڈی امکانات سے لطف انہوں ہونے کے وسائل ہیا کرنے کی کوشش کرے گی۔ فرض تعلیم کے مقاصد کا اختلاف در اصل آئینہ دار ہے اس اختلاف کا جو لوگوں میں جیافت انسانی کے تصور سے متعلق پایا جاتا ہے۔

بھر بھی علیہ رحمة اللہ و سلیمانی میں تعلیم کا ایک مخصوص منصب

اور اس کا ایک میئن کروار رہا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ ہمیشہ ہر بگر کوئی شکونی بلطفہ یا فرقہ پورے سماج پر حادی رہا ہے۔ اور اس نے اس قسم کی تعلیم دی ہے، جو اس کے اثر اور اقتدار کو قائم رکھنے میں مدد و معاون ہو سکے۔

”سلطنت اقوام غالب کی ہے اک جادوگری“

کی بجائے یہ کہنا زیادہ جائز ہو گا کہ

”سلطنت طبقات غالب کی ہے اک جادوگری“

اور اس ”جادوگری“ میں تعلیم کی حیثیت ایک آڑ کارکی سی ہے چاہے تعلیم باضافہ ہو، جو مکتبوں اور مدرسوں میں منتظم طور پر دی جاتی ہے۔ یا بے ضایف ہو جو گھر، بازار اور پورے سماجی ماحول میں غیر رسمی طور پر ہر وقت ہوتی رہتی ہے۔ سماج میں جو جماعت برپا تقدار ہوتی ہے۔ اس کے عقائد، رہیانات، اقتدار اور نظریات پورے سماج میں جاری و ساری ہوتے ہیں اور وہ تمام لوگوں کے نزدیک مسلمات کی حیثیت رکھتے ہیں، اگریا وہ ابھی اور آقا تی ہیں اور یہی وجہ ہے کہ ان کی خلافت درزی کرتا بُرم یا گناہ سمجھا جاتا ہے۔ وہ حضرات، تو ان عقائد، اقتدار وغیرہ کو صحیح سمجھتے ہی نہیں، جیھیں ان سے فائدہ پہنچتا ہے۔ اور جو ان کی بدولت سماج میں اپنے اقتدار کو قائم رکھ سکتے ہیں۔ مگر غصب یہ ہے کہ وہ لوگ بھی ان پر ایمان رکھتے ہیں، جو خود مظلوم اور مستم زدہ ہیں۔ شاید اسی کو کہتے ہیں: ”جادو وہ جو سر ہپھر کے بولے؛ دھماست کے لیے ایک مثال ہو گی۔ کسی مجہودیت پسند، نہش نیال ذوبان نے جس کے باپ ایک بڑے

زمیندار تھے، اپنے ایک ملازم کو جو ذات کا چار تھا، انسانی مسادات کا  
مملی سبب دینا چاہا۔ یہ ملازم چبوترے کے نیچے زین پر بیٹھا ہوا تھا اور یہ  
صاحب پنگ پر لیٹے ہوتے تھے۔ انھوں نے کہا کہ جبھی اس پنگ پر بیٹھو  
جاؤ: ملازم بولا۔ ”نہیں حضور“ میں آپ کے برابر ہرگز نہ بیٹھوں گا کیونکہ  
بر اتمانے ہم کیمیوں کو پیشتاب خانے کی گندی مٹی سے بنایا ہے اور آپ  
میسے اونچی ذات کے لوگوں کو گھٹکامی کی پورت مٹی سے۔ بھلا ہم آپ کی  
برابری کیسے کر سکتے ہیں۔ اگر ہم ایسا کریں تو ہبہاپ ہو گا اور پہتا  
ہیں، اس کی سزا دے گا۔ یہ عقیدہ دراصل اونچی ذات کے لوگوں کا  
ہے۔ اور ان کے تخفق کرتا قائم رکھنے میں مددیتا ہے۔ لیکن اس  
عقیدے کے تقدس پر ان کا بھی ایمان ہے، جو اس ہی کی وجہ سے  
ذلیل دخوار ہیں۔

تبلیغ و تسلیم تہذیبی سرایے کی منتقلی کا مل ہے۔ جن فدائی اور  
وسائل کی مدد سے کوئی سماج اپنے تہذیبی درستے کو ایک نسل سے  
عدمری نسل کے سہر دکرتا رہتا ہے، وہ سب کے سب معلم کی جیشیت  
رکھتے ہیں۔ چنانچہ موجودہ زمانے میں زیریلو، اخبار، سینما، جلسے، جلوس  
و غیرہ نے تعلیم کے سیدان میں بڑی اہمیت حاصل کی ہے۔ ان کے  
زد پرے تہذیبی عناصر کو بہت موثر انداز میں لوگوں بھپا جاتا ہے۔ اس کے  
اگرچہ گھر اور خاندان، باداری اور نسبی جماعتیں اور اسی قسم کے  
عدمرے ادارے بھی جن سے فرد کا گھر اور قریبی تعلق رہتا ہے، اپنے  
اپنے طور پر تعلیم کے کام میں برابر لمحے ہوتے ہیں لیکن اب ان کا اثر  
تعلیم کے اداروں کے مقابلے میں کم ہوتا جاتا ہے، جن کی تنظیم ٹھٹے

پیاس پر ریاست اور دوسری قاقت و دانشیوں کی طرف سے ہوتے ہیں۔ اس لحاظ سے دیکھیے تو مردے کا روں سب سے زیادہ اہم ہو جاتا ہے۔ سماج تہذیب اور مدرسہ تیزیوں ایک رشتے میں مشکل ہیں۔ آئیے، اب نہ اس رشتے کی روشنی میں تعلیم کی فرضیہ دعایت۔ اور اس کے حدود اسکانات پر تفصیل سے خور کریں۔ اگر کسی سماج کی تہذیب تغیر نہیں ہے، اس میں خوبی صلاحیت نہ ہے، وہ ہیئتہ ایک ہی حالت پر قائم رہے تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ مدرسہ دہی مولو ایک نسل سے دوسری نسل بیک منتقل کرتا رہے گا۔ تعلیم ان ہی قدریوں کی ترویج داشاعت کرتی رہے گی ابھی سے وہ تہذیب ہمارت ہے اور وہ اسی طبقے کے تسلط کو مستحکم بناتی رہے گی جو سماج پر غالب ہے۔ مگر شاید ہی کوئی ایسی تہذیب ہوگی جس میں کسی قسم کی تبدیلی نہ ہوتی ہو۔ وہ تہذیب میں بھی جو بظاہر ساکن درجہ معلوم ہوتی ہیں اور جن کا تعلق دردار اقانام نظر سی جماعتیں سے ہے رفتہ رفتہ بدلتے رہی ہیں مثلاً۔ بحر پینک کے بعض چھوٹے چھوٹے جزیروں میں بستے والوں کی تہذیب یا ہندستان کے بعض بنائی بیسے بھیلوں کی تہذیب بھی آہستہ تبدیل ہو رہی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ بعض تہذیبوں میں تبدیلی کی رفتار اتنی سست ہوتی ہے کہ اس کا احساس نہ تو خود اس جماعت کو ہوتا ہے اور نہ ان جماعتوں کو جن کی تہذیب بہت تیزی سے بدلتے ہی ہے۔ بہر کیف تبدیلی کے قانون کی گرفت سے کسی تہذیب کو منزہ نہیں ہے۔ سکون عالی ہے قدرت کے کارخانے میں۔ ثبات ایک تغیر کو ہے زمانے میں۔“

جب کل کائنات میں تغیر کا عمل جاری و ساری ہے تو جلا کوئی  
چیز اپنی حالت پر ہمیشہ کیسے قائم رہ سکتی ہے۔ یہ پچھے کہ طبقات  
غالب تہذیب میں کسی بنیادی تبدیلی کے قائل نہیں کردہ ان کے  
تفوق کے منافی ہے۔ تاہم تہذیبی عناصر میں تبدیلیاں رومنا ہوتی  
رہتی ہیں۔ اور اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ انسان ایک بے پناہ  
تقلیقی توت کا اکٹ ہے۔ کسی نے پچھ کا ہے کہ انسان خود مشخص  
ہے۔ اس کی کثرت سازیاں لامحدود ہیں۔ وہ ستاروں پر کندیں  
پھینکتا ہے۔ نئی زمین اور نئے آسمان پیدا کرتا ہے۔ ہر ایک  
سماج میں ایسے ذہن، دعا و اندیش اور باعمل افراد پیدا ہوتے ہیں،  
جو تہذیب کی مادی اور نفسیاتی بنیادوں میں تبدیلی لانے کا ذریعہ  
بنتے ہیں۔

### توڑ دیتا ہے کوئی موئی ٹلسمن ساری

کبھی ایسا ہوتا ہے کہ کسی فرد کی بروت کوئی ایسی ایجاد یا کوئی ایسا  
امکنات برداشت کا رہتا ہے کہ اس سے تہذیب کے مادی پہلو میں  
انقلابی تبدیلی داتھ ہوتی ہے۔ اور پھر یہ تہذیب کا خیرادی نفیاتی  
یا اخلاقی پہلو میں بھی پہلی پیدا کرتی ہے۔ شال کے طور پر یورپ کی  
جاگیر دارانہ تہذیب کو شیخی۔ اس کی جڑوں کو اٹھا رہوں صدی کے  
مشتعل انقلاب نے ہلاکیا۔ اور اس کی جگہ صربیہ دارانہ تہذیب  
وجد میں آئی۔ اس کی تہذیب کی بنیاد دراصل ان ایجادات اور  
امکنات پر قائم تھی جو صنعت اور تجارت کے سیدان میں اس  
زمانے میں رونما ہوئیں۔ بجا بہ کی طاقت کا امکنات طرح طرح

کی مشینوں کی ایجاد کا باعث بنا۔ اس سے ضمی پیدادار کو اس قدر فروخت ہا کہ جو اس سے پہلے انسان کے خواب دخال میں بھی ن آ سکتا تھا۔ اس تبدیل شدہ صورت حال میں جا گیردارانہ تہذیب کے مقید ہے، تدبیں اور غور و نظر کے طریقے برقرار نہیں رہ سکتے تھے۔ سامن کی بخشی نے دصرفت ذہن انسانی کو توہم بدستی کی تاریکی سے نجات دلانی بلکہ صدیوں کے رسم درداج کے ان بندھنوں کو توڑنے میں مددی، جن میں انسان جسمانی اور روحانی دو نوع لحاظ سے گز قرار تھا۔ فلامی اور اطاعت شماری کی جگہ آزادی اور خود شناسی نے لے لی۔ اور یہ تدبیں نئی تہذیب کا طریقہ امتیاز بن چکیں۔ چنانچہ تعلیم کے میدان میں کئی تجویں ان اقدار کی علمبردار نظر آتی ہیں، اور یہ سرایہ دارانہ سماج کی تہذیب کے توانا نا من مر کی نہایتگی کرتی ہیں۔ ”ترقی پسند تعلیم“ کے حامیوں کا سلسلہ یورپ میں روس سے شروع ہو کر امریکا میں ڈوپٹی سیکھ پھیلا ہوا ہے۔ ان تمام مفکریں اور محلیں کے درمیان جو سب سے بڑی قدر مشترک ہے وہ ہے فرد کی آزادی۔ موجودہ دور میں سماج کی تہذیب کا رنگ بوجہ بولنے کا ایک اور طاقت و رآلہ انسان کے ہاتھ آگیا ہے۔ وہ ہے ”ذرائعِ رسول و رسائل اور دسائل نقل و مل کی غیر محوال فرادانی اور دستیابی۔“ آج جہودیت، آزادی اور مساوات کے تصورات محض سفری تہذیب کا اجاہ نہیں ہیں۔ بلکہ وہ تمام نوع انسانی کی تکیت بن چکتے ہیں۔ جن افریقی دایشیائی قوموں کو کل یک غیر مہذب اور جوشی سمجھا جاتا تھا، آج وہ ان تصورات سے سرشار ہو کر خود آجھی کی خیل

پر گمازن دیں۔ اور یہ قدریں اب ان کی تہذیب کا بھی حصہ بنتی  
جا رہی ہیں۔

اور کب بحث سے یہ بات واضح ہو جانی چاہیے کہ ہر ایک تہذیب  
متلقاءِ سماج کے مادی حالات اور نفیسیات کی غیبات میں تغیر واقع ہوتے  
کی صورت میں خود بخود بدل جاتی ہے اور اس کے ساتھ ساتھ اس کی  
تعلیم کا نقشہ بھی تبدیل ہو جاتا ہے۔ اب یہ سوال اٹھتا ہے کہ کیا  
تعلیم کا منصب یہ ہے کہ وہ سماج کی موجودہ تہذیب کو برقرارد کئے  
اور اسے تقویت پہنچانے کا محض آڑ کا رہنے یا وہ تہذیب میں پسندیدو  
اوہ ضروری تبدیلیاں لانے کا ذریعہ بھی ہو۔ غالباً یہ سوال ان لوگوں  
کے نزدیک کوئی معنی نہیں رکھتا جو تعلیم کو تہذیب کی داخلی کوشش  
سے الگ رکھنے کے حامی ہیں جو اقدارِ مطلق کی بات کرتے ہیں اور جن  
کا کہنا ہے کہ تعلیم کو ہمیشہ ان اقدارِ اعلیٰ کا خادم ہونا چاہیے جو  
دوامی ہیں یعنی جو زمان و مکان کی پابند نہیں۔ جو ہر ایک دور میں  
اور ہر ایک جگہ کیسان اہمیت رکھتی ہیں۔ لہذا ان کا خیال ہے کہ تعلیم  
کو سماج کے مخصوص حالات میں غیر جانب دار ہونا چاہیے۔ مگر خود  
سے دیکھیے تو عملًا یہ ممکن نہیں ہے۔ کیونکہ تعلیم دراصل ایک سماجی عمل  
ہے۔ اور اس یہ سماج کے مخصوص حالات کا قیلیم ہیں پڑ توڑ نالازی  
ہے۔ اگر یہ تعلیم کو بھی لیا جائے کہ آج ساری دنیا کا تدبیں ایک ہوتا  
جارہا ہے اور اس وجہ سے ہر ایک متدبن سماج کی اصل قدریں  
لیک رہی ہیں، تو بھی ہم کسی سماج کے موجودہ تہذیبی سراء کے  
کو اس سماج کی تعلیم کے کام میں نظر انداز نہیں کر سکتے، اس یہ

کر تعلیم کا بغاودی مرضیہ یہی ہے۔ لہذا تعلیم کے منصب سے متعلق جو سوال اور اٹھایا گیا ہے، وہ ایک طیبی سوال ہے اور اسے یہ کہہ کر نہیں ملا جا سکتا کہ تعلیم جیسی مقدوس شے کو سماج کے اندر دن خلفشاں میں طوٹ نہیں ہونا چاہیے یعنی اسے ان اختلافات میں نہیں پڑنا چاہیے جن سے تہذیب و ترقی ہو رہی ہے۔ تعلیم کسی صورت میں بھی ان سے اپنا دامن نہیں پھاٹکتی۔

تعلیم کا تاریخی ردیل تو یہ ہے کہ وہ سماج کی تہذیب کو قائم رکھنے اور اس کو استحکام پہنچانے کا کام کرتی ہے۔ کسی تہذیب میں جن اقدار کا سکھ چتا ہے، جن عوائد کا غلبہ ہوتا ہے یا جن رحمات کی کارفرمائی ہوتی ہے، تعلیم سولہ ان ہی کی پیروی کرتی ہے۔ لہذا تعلیم اکثر دشیر تغیر و تبدل کی حادی نہیں بلکہ قدامت پرستی کی کارکار ہوتی ہے۔ اور یہ کوئی تعجب کی بات بھی نہیں ہے۔ یکوئی تعلیم کی بائگ ڈور جس طبقے کے ہاتھ میں ہوتی ہے، اس کا مفاد دا بستہ ہوتا ہے موجودہ نظام کے ساتھ۔ اس کا فائدہ اسی میں ہے کہ موجودہ صورت حال قائم رہے۔ اگر اس حالت میں کوئی تبدیلی پیدا کی جائے تو اس طبقے کے اقتدار کو صدمہ پہنچنے کا اندریشہ ہوتا ہے۔

اگر تعلیم کے اس ردیل کو اٹھ لے یا جائے تو اسکی دامن بہت شکنگ ہو جاتا ہے۔ پھر یہ قوعہ کرنا بے معنی ہے کہ تعلیم کبھی سماج میں تبدیلی یا اصلاح کرنے میں دچکا ہر سکتی ہے۔ اس صورت میں تعلیم بھیر کی تغیر ہوگی اور بس۔ مگر ہر ایک سماج میں لازمی طور پر تعلیم کا اتنا مدد کام نہیں ہوتا۔ اگر سماج پر کوئی مطلق العنوان شخص یا

۵۰

بایہر بیرون سلطنت ہو جائے تو بات اور ہے یہ کونکہ دنال کی تعلیم حکومت کے  
شکنے میں اس قدر بے بس ہوتی ہے کہ اتحاد پر نہیں ہلاسکتی یعنی  
ایک ایسے سماج میں جہاں کسی قدر جمہوریت کا نام لیا جاتا ہے جہاں  
افراد اور جماعتیں کو اپنی بات پہنچانے کی کچھ آزادی حاصل  
ہے جہاں موجودہ سابق نظام میں اصلاح اور تبدیلی کے لیے جذبہ  
کرنے کی قدر اجازت ہے، رہنمائی تعلیم ایک تحریری اور تعلیمی  
قوت ہو سکتی ہے مگر اس صورت حال میں بھی تعلیم بڑات خود انقلاب  
کا بیڑا نہیں اٹھاسکتی۔ یہ کونکہ بہر حال تعلیم ایک ایسا سابق کام ہے  
جس کا تعلق پورے سماج سے ہے: اس کے تمام طبقوں سے بھاگوں  
سے اور فریقوں سے ہے۔ اور اس لیے جبکہ سماج میں کسی شخصی  
اصلاح یا خیال کا کافی چرچا نہ ہو اور جبکہ اس کے حق میں  
ستد برائے عالم نہ ہو اور جبکہ اس کی پسندیدگی اور تبویت  
کے لیے کوئی جماعت یا خاص تعداد میں لوگ منتظم طور پر کوشش نہ  
ہوں، درست تن تھنا اس اصلاح یا خیال کی تردیدی داشامت کا  
کام نہیں کر سکتا۔ اگر کر لے گا تو اس سے حد سے کے باخاطہ کام  
میں رکاوٹ پیدا ہوگی۔ شال کے طور پر اب سے پچاس سال پہلے  
ہندوستان کے دیہات میں ادنیم نیچے کے خیال اور چھوپھوت کو  
تہذیب کا ایک سلسلہ جزو سمجھا جاتا تھا۔ اس دست دار سے کے لیے یہ  
ممکن نہ تھا کہ وہ اچھوت بیکوں کو ادنیم ذات کے بیکوں کے ساتھ  
سامنہ تعلیم دے سکے۔ اور خاصیں طور پر ان کے کھانے پینے کا  
مشترک انعام کر سکے۔ اور اس دسم کو جو سراسر انسانی پر

ہن تختم کرنے میں پہنچنی قدری گر سکے۔ اور انسانی مسادات کا عملی درس دے سکے۔ اگر درس ایسا کرنے کی حرارت کرتا تو اس کا وجود خطرے میں پڑ جاتا۔ لیکن آج حالات بہت جل گئے ہیں۔ اگرچہ اب بھی اسکے میں ایسے بہت سے لوگ موجود ہیں، جو چھواچھوت کو اپنے ایک ذہنی حقیقت کی حیثیت سے برقرار رکھنا چاہتے ہیں، تاہم سماج کے اندر چھواچھوت کے خلاف نامے عامہ کا قابلِ ملاحظ اثر دکھانی دیتا ہے اور بعض منظم تحریکیں اسے ختم کرنے کی جدوجہد میں مشغول ہیں۔ لہذا درس اس سماجی اصلاح کی ہمیں نظری اور عملی دونوں اعتبار سے شرکت کر سکتا ہے۔ یعنی درسے میں طالب علم کو نہ صرف نصابی کتابوں کے خذیلے سے چھواچھوت کی نویت کا احساس دلا یا جاسکتا ہے، بلکہ درسے کے تمام مشاغل میں سب پتوں کو بلا امتیاز ذات پات اور ابری کا درجہ دیا جاسکتا ہے، بلکہ کچھ تو یہ ہے کہ اگر درسہ آج اس پسندیدہ تحریک میں حصہ لے تو کہنا چاہیے کہ وہ سماج کے قدامت پسند عناصر کی پیروی کر رہا ہے۔ اور اپنے ایک ضروری فرض کی ادائیگی سے خلفت برداشت دے رہا ہے۔ اس طرح دستیگی، تو تعلیم کا ایک تعمیری اور تخلیقی رویں بھی ہے کہ وہ تہذیب کو فرسودہ عقیدوں سے نجات دلانے اور محنت مند قدر دل سے مالا مال کرنے کا وسیلہ بنتی ہے۔ البتہ اس کا انحصار اس بات پر ہے کہ کسی سماجی نظام میں نکر عمل کی آزادی کو کس تدریجی ہمیت دی جاتی ہے۔ تعلیم کے تعمیری اور تخلیقی رویں کے اجاگر ہونے کے امکانات اسی قدر ہوں گے، جتنا کہ عام طور پر لوگوں کو آزادی حاصل ہوگی۔

اپر کی بحث سے تعلیم کی جدید اور امکانات دنوں پر دو شق  
پڑتی ہے۔ اس سے تعلیم کے اس برداں تصور کو ضرور صدر پہنچتا  
ہے جس کے مطابق تعلیم سے مطالبہ کیا جاتا ہے کہ انسان کو فرشتہ  
اور دنیا کو جنت بنا دے۔ مگر دسری طرف یہ چیز بھی واضح ہو جاتی  
ہے کہ تعلیم سے بجا طور پر کیا توقع کی جاسکتی ہے۔ اگر ہم تعلیم کے اس  
منصب کو تسلیم کر لیں تو حیثیت کی نضائل میں پرواز کرنے کے بجائے  
ہمارے قدم ٹھوس زمین پر ہوں گے اور حیاتِ انسانی کو سنوارنے اور  
خوب تربیت کے لیے ہمارے سامنے خاص و سیست میدان ہو گا۔

تعلیم کا مندرجہ بالا نظریہ حقیقت میں ایک اجتماعی نظریہ ہے۔  
یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا اس قسم کی تعلیم میں انفرادیت  
کی نشوونما کے لیے کوئی گنجائش باقی رہتی ہے۔ اس کا دار و دار اس  
تہذیب کے کردار پر ہے جس کی خدمت میں تعلیم مشغول ہے۔ اگر  
تہذیب شبتاب جامد اور بے لوح ہے، تو تعلیم افراد کی استیازی  
صلائیتوں سے بے نیازی برتنے می۔ اس لیے کہ اس تہذیب کے  
تمام اجزاء سے ترکیبی ایک سینئٹی شکل رکھتے ہیں۔ اور ان میں کسی قسم  
کی تبدیلی کی اجازت نہیں ہوتی۔ واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ  
کیا کیا جاسکتا ہے اور کیا نہیں کیا جاسکتا ہے۔ شاید ہم قسم کی ایک  
تہذیب کو بتیجے، جس میں موسيقی یا رقص کو شجر مخوذہ قرار دیا گیا ہے۔  
و تعلیم افراد کی ان خصوصی صلائیتوں کو نظر انداز کرے گی۔ مدرسیہ  
نہیں کر سکتا کہ ان طالب علموں کے شوق کو ابھارے جیسیں موسيقی  
یا رقص سے نظریہ لگادے۔ اس کے بر عکس اگر کوئی تہذیب تبدیلیں

کرتا ہوں کرنے پر امکن ہے، تو وہاں تعلیم انفرادی خصوصیات کو فروخت دینے کا اہتمام کرے گی۔ اس لیے کہ عمل نہ صرف انفراد متعلقہ کی ذاتی تسلیم اور سرخ نہیں کا باعث ہو جائے، بلکہ اس سے اجتماعی تہذیب بھی بعض یا بہت ہو گی۔ موجودہ سماج تو انفراد کی تخلیقات سے فائدہ اٹھاتے ہے اسی "آئندہ تسلیم" بھی اُن سے کسب فور کریں گی۔ اور اس طرح تہذیب میں ایک خوش آئند باب کا اضافہ ہو گا۔ اور اس میں ترقی کے امکانات برابر پیدا ہوتے رہیں گے۔ لہذا اس کے باوجود کہ تعلیم ایک سماجی عمل ہے، یہ لازمی طور پر انفرادیت کے منافی نہیں ہے، بلکہ ایک تغیر پہنچ تہذیب کے امداد تعلیم فرد کی تخلیقی قوت کو پرداز ہے۔

---

## ۲۔ نوجوانوں کے مسائل

پتے ہیں کہ فرد کی زندگی کی کسی اہم منزل پر اتنے بھیجیں مسائل  
غدار نہیں ہوتے جیسے بکھروں شبک کی منزل پر۔ والدین اور  
اساتذہ دونوں اس حرکے لاد کے لذیکوں کی تعلیم و تربیت میں خاص  
قسم کی دشواریاں حموں کرتے ہیں۔ مگر یہ بات صحیح نہیں ہے کہ  
اس منزل پر کوئی غیر معمولی تبدیلی یک دم بونا ہو جاتی ہے۔ شوہناء  
کا عمل ایک سلسلہ اہم اٹوٹ عمل ہے اس کی مختلف منزلوں کے  
درمیان کوئی بین حد ناصل نہیں ہے کہ ایک منزل یہاں ختم ہوئی  
اور دوسری داں شروع ہوئی۔ ہر ایک منزل دوسری منزل میں  
رنگہ رنگہ ہو چکی ہے۔ مگر ہر ایک منزل دوسری سے اپنی  
خصوصیات کی بنی پرمیز کی جا سکتی ہے۔ اور یہ خصوصیات حموں  
مسئل کا پیش نہیں بنتی ہیں۔ ان سکولوں کا جانا اور کجنا ان  
لگوں کے لیے بہر حال ضروری ہے جن کے ذمے پہنچوں کی پرہش  
اور تعلیم و تربیت کا کام ہے۔ اسیلئے کام کا ایک بڑا حصہ استاد کے  
ذمے ہوتا ہے۔ یوں تو شوہناء کی ہر منزل کے مسئلے استاد کی توجہ

کے سبق ہیں، لیکن عنوان شباب کے مسائل اس کے خاص خود و  
مکر کے متعلق ہیں اس بات کی اہمیت اس نے اور زیادہ ڈھن  
جاتی ہے کہ اس منزل کے بعض مسائل ایسے ہیں کہ جن کا حل کرنا تو  
ددر کی بات ہے ان کا ذکر کرنا تک ہماری موجودہ تہذیب میں  
شجر منور کی حیثیت رکھتا ہے۔

عنوان شباب زندگی کا وہ عہد ہے، جو کچھ اور  
بونخ کے درمیانی واقع ہوتا ہے۔ اس وقت فرد کو نہ تو پتہ ہی  
کہا جاسکتا ہے اور نہ بالغ ہی۔ اگرچہ ابھی اس میں بالغ کی سی  
پختگی نہیں ہوتی۔ تاہم اب اس کے ساتھ پہنچے جیسا لوگ بھی نہیں  
کیا جاسکتا۔ اور نہ ہی اسے بالغ کی طرح ذمے دار اور خود مستعار  
قرار دیا جاسکتا ہے۔ عام طور پر زندگی کی اس منزل کو ایک غصوں  
عمر کے ساتھ دایمیہ کیا جاتا ہے۔ مثلاً یہ تیاس کیا جاتا ہے کہ  
یہ ددر تیرہ اور اُنیس سال کے درمیانی دفعے یعنی سات سال پر  
مشتمل ہے۔ مگر ماہرین نفسیات کا خیال ہے کہ اس منزل کی  
حد بندی اس طرح نہیں کرنی چاہیے۔ ان کے نزدیک اس کا تعقل  
خشن جسمانی شواہد سے نہیں، بلکہ کسی قوم کے سماجی حالات سے  
بھی ہے۔ اگر ایک سماج یہ فرد کو بالغ کی ذمے داریاں دیر  
میں پسروں کی جاتی ہیں تو وہاں عنوان شباب کا ددر دیر تک فائم  
رہتا ہے مثلاً امریکہ میں اب تقریباً چوہین پچیں سال کی عمر تک  
فرو پر خاندانی ذمے داریاں عاید نہیں ہوتیں اور وہ اس زندگی کی  
تیاری کے لیے مختلف قسم کی تعلیم و تربیت حاصل کرنے میں

صرفت رہتا ہے۔ اس لیے وہاں عنقرضاں شباب کی نزل چوہیں پہیں سال کی مہر تک جاری رہتی ہے۔ ہمارے ساتھی نظام میں بونیت کی ذمہ داریاں نسبتاً کم عربی میں اضافی پڑتی ہیں۔ ہمکہ پہلی ابتدائی تعلیم ختم کرنے کے بعد جو پچھے ناٹی مدرسے میں داخل ہوتے ہیں، ان میں سے اکثر اپنے عنقرضاں شباب کا دور دہیں ختم کرتے ہیں۔ اس لیے اس دور کی امتیازی خصوصیات اورسائل کا علم ناٹی مدرسے کے استادوں کے لیے ازبس ضروری ہے۔

اس نزل میں فرد طرح طرح کی تبدیلیوں سے دوچار ہوتا ہے۔ بکھریوں کہنا چاہیے کہ گویا ایک نئے جسم اور ایک نئے ذہن کا جنم ہوتا ہے۔ وہ تمام تبدیلیاں جو اس وقت اس کے جسم، ذہن اور اخلاقی تصورات میں پیدا ہوتی ہیں، ازواج و اقسام کی پیچیدگیوں اور الجھنوں کا سبب بنتی ہیں۔

جانش اعتبر سے دیکھیے تو اس دور میں قد، وزن، شکل و صورت، آواز اور جسم کی اندر دنی بناوٹ میں نمایاں تغیرات نظر آتے ہیں۔ جب عالم سفیحاب کی نشانیاں ظاہر ہوتی ہیں تو نشوونا کی رفتار تیز تر ہو جاتی ہے، بعض کا قد تو ایک ایک سال کے اندر چھپے اپنے تک بڑھ جاتا ہے اور بعض کے دزن میں بیس میں تین تیس پونڈ تک اضافہ ہو جاتا ہے۔ اس خیر مولی تبدیلی سے نہ صرف زوجان مختلف قسم کی الجھنوں میں بدلنا ہو جاتا ہے بلکہ اس کے والدین کو بھی طرح طرح کے سائل پہش آتے ہیں۔ اس زمانے میں تیزی سے بڑھتے ہوئے جسم کے لیے مزید غذا کی ضرورت

ہوتی ہے اور جوکہ بہت شدت سے مسروں ہوتی ہے، مگر اندر الدین اور بڑوں کی ناگہنی کی وجہ سے نوجوان کو طعن و تشنیع کا نشانہ بننا پڑتا ہے۔ کوئی اس کی بھوک کو جمعیۃ البر سے تحریر کرتا ہے، کوئی سکھا ہے کہ لاکاریا ہے دیو ہے کہ کھاتا ہی چلا جاتا ہے اس کا جہنم بھرتا ہی نہیں۔ اس قسم کے غیر مہدود انہ روئے سے درست وہ جہان تکین سے عوام رہتا ہے بلکہ وہ ایک پریشان گھنڈی کش کش میں بھی بستا ہو جاتا ہے۔ وہ سراسلہ جو والدین کے سامنے آتا ہے وہ ہے وہ ہے باب سے متعلق جو تاخیر ہے ہی چھوٹا ہو جاتا ہے۔ آئینیں مسلسل چھوٹی ہوتی رہتی ہیں۔ جرستے اور پائجے بہت جلد اونچے ہو جاتے ہیں۔ ایسی صورت میں خوش خوبی وہ دین کو بڑی دشادی مسروں ہوتی ہے۔ کہاں کہ نئے جوئے خیر سے جائیں اور نئے پکڑے سلوائے جائیں۔ لہذا اس زمانے میں ذرا ذہینی ڈھالی چیزیں ہیسا کرنی چاہیں۔ جن میں تیزی سے بڑھتے ہوئے جسم کے لیے کسی تند مگنایش موجود ہو۔

قد اور مذن میں غیر معمولی اضانتے کے ملادہ اس دور میں شکل میں صورت میں بھی خاص تبدیلیاں مندرجہ ہوتی ہیں۔ لڑکے اور لڑکیوں کی ظاہری شہادت بالنوں کی سی ہو جاتی ہے۔ کندھے چڑے ہو جائیں، بازندوں کے پیٹے آبھراتے ہیں اور بڑوں کی ڈیاں حساس طریقہ نمایاں ہو جاتی ہیں۔ عام طور پر جسم پھر پرا ہو جاتا ہے۔ احتشامیں بخشنگ کی جمات اختیار کر لیتے ہیں۔ آغازِ شباب کے وقت ان انسانوں کی نشوونما کی رفتار نمایاں طور پر تیز ہوتی ہے۔

پس کی پیاری سیلی اور سرطی آواز، بخونڈی اور بحمدی ہو جاتی

ہے۔ زوجان اپنی آواز کا سنبھالنے کی بہت کوشش کرتے ہیں مگر  
بے سود ہے بات ان کے لیے تشویش کا بب میں جاتی ہے۔ نتیجہ یہ  
ہوتا ہے کہ وہ بات چیت کرتے ہوئے بھینٹتے ہیں۔ اگر انہیں اس  
دلت ہمدردانہ لیجے میں بتاؤ دیا جائے کہ ان کی آواز خود بخود کچھ ورثے  
بهد شہمک ہو جائے گی تو ان کی بے جا پریشانی دودھ ہو سکتی ہے۔

زوجاں میں ان کی خیر سولی جسمانی نشود نہایتے ہیں۔ عوام باتی کجیخت  
پیدا ہوتی ہے، وہ ان کے لیے مضر ہے۔ بعض زوجاں میں کو ایک  
خونت ساموسس ہوتا ہے اور وہ کچھ بھینٹنے بھینٹنے اور کچھ مر جاتے ہوئے  
سے معلوم ہوتے ہیں۔ وہ اپنی شکل و صورت کی تبدیلی پر ایک بے شکا  
پن ساموس کرتے ہیں۔ پہاں بھی ایک داختمہ یاد آگیا۔ جاموس کے  
درست ابتدائی کی بحالت ششہ میں ایک لاٹکا تھا، اس کا قد گری  
کی تعطیلات میں کئی اپنے بڑھ گیا۔ تعطیلات کے بعد جب اس کی  
بیانت کے تمام راستے کے قدر کے لحاظ سے ایک تطار میں کھڑے کیے  
گئے، تو اسے پہلے نمبر بند کھڑا ہوتا پڑا، حالانکہ اس سے پہلے وہ  
تیسرے نمبر پر کھڑا ہوا کرتا تھا۔ اس موقع پر اس کے چہرے سے  
محاب اند پریشان کے آثار نمایاں تھے۔ وہ اپنی گردی نیچی کیے ہوئے  
تھا اور اپنی پیڈیلوں کو سکوڑنے کی کوشش کر رہا تھا، اس کے ساتھی  
ہنس رہے تھے، اس سے وہ اند بھی زیادہ خیخت ہو رہا تھا۔

اس منزل پر زوجان کو جس چیز سے سب سے زیادہ نکر دشیش  
عوسس ہوتی ہے وہ ہے اس کے جنسی عمل کی نہشگی کا ظہور۔ جب  
کسی لڑکے کو پہلی بار احتلام کا تھرہ ہوتا ہے تو اس پر ایک ہیجانی

کیتی طاری ہو جاتی ہے۔ اگر اس نے جسمانی عمل کی وجہ سے نہیں مسلم ہوتی یا غلط وجد مسلم ہوتی ہے تو وہ اس کی تکمیل میں مکمل نہ گتا ہے اور اس درجے کے لذکر میں یہ دافق تھوڑے تھوڑے دتفنے کے بعد وہ نہ ہوتا رہتا ہے۔ فالدین اور اساتذہ کا فرض ہے کہ انہیں اس عمر میں پہلے سے سمجھا کریں کہ اس قسم کا دافعہ ایک نظری عمل ہے، یہ کوئی بُری بات ہے اور نہ اس سے ڈونے کی ضرورت ہے۔ لیکن ہائی سماج میں بُریستی سے زیادہ تر نوجوان، اس معاملے میں بالکل بے خبر رکھے جاتے ہیں۔ وہ اس سے بہت چران دپریشان ہوتے ہیں اور آسانی سے کسی مکار عطاںی کے جال میں پہنچ جاتے ہیں جو اس نظری عمل کو کسی بیماری سے تمیز کر کے انہیں اور زیادہ ڈورادیتا ہے اور علاج کے بہانے لٹاتا ہے۔ ہندستانی اخباروں کے اشتہارات ملاحظ فرمائیے۔ وہ اس شرمناک اور دیدہ دلیرانہ لوث کھوسٹ کی ثہادت دیتے ہیں۔ ہمارے شہروں اور تعمیلوں کی دیواریں سبک اس قسم کے اشتہاروں نے پاک نہیں ہیں۔ یہ تو ہوا لڑکے سے متلت۔ اسی طرح اس روکی کے حال پر خود بکھیے جسے پہلے سے جیعن کے متلت کوئی معلومات بہم نہیں پہنچا ائے گئی ہے۔ جب اسے سب سے پہلے اس عمل کا تاجر ہوتا ہے تو وہ شدید خوف، ذہنی پریشانی اور ناپسندیدہ جذبات کا شکار بن جاتی ہے۔ بعض اوقات رکھیاں اس جذباتی اور ذہنی الگیوں میں ہمینے گزار دیتی ہیں اند ان بچاریوں کی کوئی حد نہیں کرتا۔ نوجاؤں کو اس قسم کے جسمانی عواف سے باخبر کرنے کی اشد ضرورت ہے، لیکن اس سلسلے میں ایک بات یاد رکھنی چاہیے کہ اس بارے میں

خط معلومات بہم پہنچانا یا غلط طریقے سے تعلیم دینا اتنا ہی بُرا ہے جتنا۔ کہ اس سے قلعی ناما قافت رکھنا۔ جو لوگ نوجوانوں کو اس قسم کی معلومات فراہم کرنا چاہتے ہیں انھیں خود اس موضع کا سائنسی فک علم حاصل کرنا چاہیے، نیز انھیں یہ بھی جانتا چاہیے کہ اس سے نوجوانوں کو دو شناختیں کرنے کا پسندیدہ اور موثر طریقہ کیا ہے۔

جمانی نشوونما کی طرح اس منزل میں ذہنی نشوونما کی وجہ سے جی بچن سائل پیدا ہوتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ یہ عمر کا دہ زمانہ ہے جب کہ متعل کے پورے میں پھول لگتے ہیں۔ یعنی اس زمانے میں خود دنکر کی صلاحیت اجاگر ہوتی ہے۔ اس سے پہلے فرد آزادی اور کاروں سے کسی مسئلے پر خود خوض نہیں کر سکن تھا۔ اب تک اس کی بیشتر دلپسیاں مٹوس اور متقدن اشیاء کیلئے کہد وغیرہ تک محدود تھیں۔ مگر اب مجرد تصورات بھی اس کی دلپسی کا سرکز یعنی ہیں۔ اس میں رفتہ رفتہ تعمیم (Generalization) کی قابلیت پیدا ہو جاتی ہے۔ یعنی وہ اس قابل ہو جاتا ہے کہ دیے ہوئے دادعات سے نتیجہ بخال کے، اصول دو اعداد منع کر سکے۔ اس کے ذہنی مشاغل اب زیادہ سب سبھی اختیار کر لیتے ہیں۔ وہ اب پہلے مستقبل کے متعلق سوچنے لگتا ہے۔ "میں کیا بنوں گا؟" "میں کیا کروں گا؟" اس دور میں آزاد خیال اور خود اعتمادی کی صفات پر دان پڑھتی ہیں۔ لیکن اس میں کامیابی یا ناکامی کا انحصار اس بات پر ہے کہ اس سے پہلے اس کی تعلیم و تربیت کس پہنچ پر ہوتی ہے۔ اگر والدین نے اسے مخفی ایک کھلوا بکھر کر

پالا پر سا ہے تو اس میں آزاد خیالی اور خدا احتیادی شکل پیدا ہوئے  
گئی۔ اس کے برعکس اگر والدین نے تعلیم و تربیت میں اس کی انفرادیت  
کا لحاظ رکھا ہے، تو ان خوبیوں کے پیدا ہونے کی توہی امید ہے  
اویس طذہ بنی استمد او کا بچہ جس کی عمر صات سال ہو چکی ہے اور وہ  
اب تک خدا اپنے پڑتے نہیں پہنچ سکتا، اس کی ماں یا بہن اُسے  
اپنے باختہ سے کھانا کھلاتی ہے، وہ رات کو اکیلا نہیں سو سکت۔  
ایسا بچہ دراصل اپنی بنا بنا یا جارہا ہے۔ اُسے ایک ایسے مرض میں  
بنتا کیا جارہا ہے جو اُسے گھر سے کہیں درد جانے سے روکے گا۔ اگری  
وہ اپنے گھر کے اندر ہمیشہ کے لیے مقید ہو کر رہ جائے گا۔ ایسے  
نیچے میں بعد ازاں آزاد خیالی اور خدا احتیادی کے اوصات پیدا  
کرنا بہت مشکل ہو گا۔ وہ ہمیشہ اچھے بڑوں کا دست نگر ہے مگر رہے گا۔  
دراءصل والدین کے سامنے یہ ایک نازک مرحلہ ہے کہ وہ اپنی اولاد  
کی تربیت میں کامیابی اختیار کریں۔ معمول رویہ تو یہ ہو گا کہ نوجوان  
کو نہ تکراپا کہ بے نیکی کے ادنٹ کی طرح آزاد چھوڑ دیا جائے اور  
وہی ہمیشہ کے لیے طمع کی طرح پھر سے میں بند کر کے رکھا جائے  
ہمارے دباؤوں میں خدا احتیادی کے نقدان کی بڑی وجہ یہ ہے  
کہ والدین اور حضور صاحب امداد کا میلان طبع انھیں اپنے بچوں کو بھی  
ملکیت سمجھنے پر مجبور کرتا ہے۔ اور انھیں اس خیال سے بڑی تکلفت  
ہوتی ہے کہ ایک دن ان کی اولاد ان کی وجہ اور سرپرستی سے باطل  
بے نیاز پر جائے گی۔

زندگی کی کہنس نزل پر یہ مسئلہ بھی سامنے آتا ہے کہ نوجوان بالآخر

اپنی روزی کمانے کا کون سا طریقہ اختیار کرے گا۔ مدد سے کافر مرض  
ہے کہ اس محاٹے میں اس کی مناسب رہنمائی کرے۔ ہوائی قلعے  
بنانے سے آخر میں جو ایوسی اور صد صہ ہوتا ہے، اس سے جہاں  
تک ہو سکے نوجوان کو بچانا چاہیے۔ اس سلسلے میں اُسے اور اُس کے  
والدین کو چند بنیادی پاتیں سمجھانے کی ضرورت ہے۔

۱۔ مختلف پیشوں کے لیے مختلف قسم کی ذہنی صلاحیت اور عملی

تیاری درکار ہوتی ہے۔

۲۔ سماجی زندگی کی تنظیم میں اعلیٰ سے اعلیٰ اور ادنیٰ سے ادنیٰ  
ہر قسم کی ذہنی صلاحیت کی ضرورت ہے۔

۳۔ دوسری ایسی پیشے کو زبردستی نوجوانوں کے لگھے باندھا جاسکتا  
ہے اور تھی فقط والدین اور اپنی خواہش کی بنا پر کسی  
خصوصی پیشے کو اختیار کیا جاسکتا ہے۔

مال میں مفری ملکوں میں ثانوی مدد سے کے طلبہ کی پیشہ دراذ  
رہنمائی کے میدان میں بہت بڑی ترقی ہوئی ہے۔ دہائی تھوڑے سے  
علوم ہوا ہے کہ جن نوجوانوں نے وہ پیشے اختیار کیے جن کا شروع  
مختلف قسم کی جانپنوں کی بنا پر انھیں دیا گیا تھا وہ اپنے پیشے میں۔  
ان لوگوں کے مقابلے میں زیادہ کامیاب ہوتے جو اس قسم کے  
مشرے سے محروم رہے تھے۔ اس مقصد کی خاطر ثانوی مدرسے  
یعنی مختلف قابلیتوں اور رجاؤں کے لاماؤ سے طلبہ کے لیے مختلف  
قسم کے نصابوں کا التزام کیا جاتا ہے۔ اگر کوئی طالب علم یا اس  
کے والدین کسی ایسے پیشے کے آموزہ مندو ہے تو ہیں جس کے لیے ایک

فامن تسم کی ذہنی استعداد کی ضرورت ہے اور وہ آنفان سے اس طالب علم میں موجود نہیں ہے تو درس اُسے اس بات سے سماگاہ کر دیتا ہے اور کسی دوسرے مناسب پیشے کی سفارش کرتا ہے۔ اور وہ طالب علم نصاہب انتخاب کرنے یا پیشہ اختیار کرنے میں غلط ترم اٹھانے سے پیچ جاتا ہے اور اسے بد کی ناکایروں کے لئے بجھے ہے رد چار نہیں ہوتا پڑتا۔ کچھ عرصہ ہمارے ملک میں بھی اسی ہی ایک کوشش کثیر المقاصد مدارس (Multi purpose Schools) کے تحت ضروری کی گئی تھی، مگر انہیں ہمارے ان ایسے بہت کم ادارے ہیں اور جو ہیں بھی وہ بوجوں مقبولیت حاصل نہیں کر سکے ہیں۔ اس صورت حال میں دولت مند اور نامود باب کا کند ذہن اور ناکارہ بیٹا قیلم اور پیشے کے محاذے میں ایک پیچیدہ سلسلہ بن جاتا ہے۔ باب کو اس وقت تک نہیں ہوتی جب تک کہ بیٹا دمن 'دولت اور شہرت' کے لحاظ سے اس سے زیادہ یا کم از کم اس کے برابر مرتبہ حاصل نہیں کر لیتا۔ اس یہے وہ اپنے بیٹے کو اپنی سماجی حیثیت کے مطابق اپنے سے اچھے قیلی می ادارے میں داخل کر آتا ہے اور اس کے نزدیک اپنا اداہ دہی ہے جہاں اخراجات زیادہ ہوں اور جہاں صرف انہی لوگوں کے بچے قیلم حاصل کر سکیں، تو اپنی سماجی حیثیت کے اعتبار سے کم از کم اس کے ہم پتہ ہوں۔ کبھی کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ وہ اپنی اولاد پر دلایتی سند کا پتہ لگوانے کے لیے ہزاروں روپے ضائع کر دیتا ہے۔ اسی طرح ہمارے دیس میں اس لڑکے کا مشتعل بھی خاصا پیچیدہ ہے جو کسی گمراہ نام اور نادار باب کا ہیٹا ہے، لیسکن یہ

قدت نے اعلیٰ ذہنی صلاحیتیں بخشی ہیں۔ اس پے چارے کو ترقی کرنے کے خاطر خواہ مواد میسر نہیں ہوتے۔ اور یہ کلی بغیر کھلے رہ جاتی ہے۔ خود سے دیکھئے تو نہ صرف یہ اس کا ذاتی نفعان ہے بلکہ ایک قومی خسارہ بھی ہے۔ اس کی خداداد صلاحیتیں بروئے کار نہیں آتیں تو قوم بھی اس کی ذات سے نافع نہیں اٹھا سکتی۔ اس قومی خسارے کو روکنے کے لیے کوئی تہ بیرون کرنی چاہیے۔ خوشی کی بات ہے کہ حکومت ہند نے ایسے ونہار طلبہ کو تعلیم کے لیے سعوق امداد کی فراہمی کا اعلان کیا ہے۔ مدرسے کا فرض ہے کہ طلبہ غیر صلاحیتیں اور کوئا ہی ان شاسب طریقے سے معلوم کرے اور داد دین کو برابر باخبر رکھے، اُنکر دہ اپنی اولاد سے ددد اُنکار ایسیدیں والبستہ کرنے سے باز رہیں۔ اور وہ خود اور ان کی اولاد دونوں اس مایوسی اور خفت سے پنج سیکن ہجر قابل حصول مقاصد میں نامکاری کی صمدت میں ہوتی ہے۔

علم طور پر ایک ناجوانہ کار نوجوان پیشہ درانہ زندگی میں داخل ہونے کے لیے کوئی دروازہ ڈھونڈتا ہے۔ آسے کچھ ایسا محض ہوتا ہے کہ تمام بھی آسامیاں پہلے سے پُر نہیں یا اس کی دسترسی سے باہر رہیں اور اُس کی کہیں بھی کمپت نہیں ہے۔ وہ سمجھتا ہے کہ آسے کوئی بھی کام نہیں ملے گا احمدہ۔ مایوسی اور خفت وہ راس کے علم میں دن کا ٹھنڈا ہے۔ اور اس صورت حال میں جو کام بھی سب سے پہلے اس کے اندر آ جاتا ہے اسے بطور پیشہ اختیار کر لتا ہے، چاہے اس کے لیے اس کی جیسیت ہندوں ہو یا نہ۔ لہذا صرہدت اس بات کی ہے کہ نوجوانوں کو ان آسامیوں کے مختلف معلومات بہم پہنچانی جائیں، جن کی ملک میں زیادہ ہمگ ہے۔

ہر آزاد کمپ میں جہاں کی حکومت حواام کی طرح دبہجہ کا خیال رکھتی ہے، اس قسم کے اعداد و شمار سرکاری طور پر باقاعدہ شائع کیے جاتے ہیں۔ مگر ہمارے ملک میں اس وقت اس کی بڑی کمی ہے۔ یہاں صرف چند ہی بڑے شہروں میں اس قسم کا انتظام ہے جہاں Employment (Exchange کے دفاتر کے ندیمے صرفہی معلومات فراہم کی جاتی ہیں۔ پھر بھی اس دعشت کو کسی حد تک کم کیا جاستا ہے جو غالی ٹھہروں کی کمی کے خیال سے نوجوانوں پر طاری رہتی ہے۔ اس باس میں طلبہ کے زادی بھگاہ کو بدلتے کی کوشش کرنی ہوگی۔ اخیر یہ بھاگنا پڑے گا کہ ان آسائیوں کے بارے میں پریشان ہوں جن پر تجربہ کار لوگ فائز ہیں بکھر ان آسائیوں کے متعلق سوچیں جو کہ ان میں تابع پر کار لوگوں کے لیے غالی ہیں۔ اس طرح ان کی کامیابی کے امکانات بڑھ جائیں گے اور ان کی پریشانی بڑی حد تک مدد ہو جائے گی۔

عنفوان شباب کی منزل میں بعض اہم سماجی اور احتلاتی مسائل بھی پیدا ہوتے ہیں۔ اس کی ایک وجہ بنسی توت کا ظور ہے۔ ہر ایک مہذب جماعت میں جنسی جبلت کو عموماً ایک شیطانی اور ناماک توت کہا جاتا ہے۔ والدین اور اساتذہ سمجھی اس نظری رجحان کو دیانتے کی کوشش کرتے ہیں۔ لیکن اس کا تجویز اکثر پسندیدہ نہیں ہوتا۔ نوجوان کی نظرت میں یہ چیز داخل ہے کہ اگر اسے کسی کام سے زبردستی شع کیا جاتے تو وہ بغاوت کرتا ہے۔ اور اس کام کو کلم کھلا یا چھپے چوری کرنے میں آئے نفع دکارانی کا احساس ہوتا

ہے جس مشق کی راہ میں طرح طرح کی رکاوٹیں حاصل ہوں وہ اس کے لیے زیادہ شکنیں اور کشش کا باعث ہوتا ہے۔ توازن نہ دینا کے لیے ضروری ہے کہ نوجوانوں کو جس خالف کے ہم ہمارا فراد سے ملنے بُلئے کا موقع دیا جائے۔ اس محاٹے میں والدین اور بڑے بڑھوں کا روایت ہمدردانہ اور دانش مندادہ ہونا چاہیے۔ مگر بدستی سے ہمارے ان بیب نوجوانی رہ کے لوگیاں سماجی زندگی میں ایک دوسرے سے ملنے بُلتے ہیں تو اکثر بڑے بڑھے ان کے میں طاپ کو شک و شبہ کی نظر سے دیکھتے ہیں کہ کچھ نکھلے دال میں کا لا ضرور ہے اور بہت جلد دخانہ ان کی ناک کٹنے والی ہے۔ لیکن یہ روایت اس سے نہیں ہے۔ والدین کو اس محاٹے میں نہ تو اتنی بے نیازی بردنی چاہیے کہ ان کے رہ کے لوگیاں جو چاہیں کریں اور نہ ہی انھیں اس قدر شکنی ہونا چاہیے کہ ہر دقت ان کی نگرانی بھروسوں کی طرح کرتے رہیں۔ ان بندوں طریقوں میں سے ایک بھی طریقہ سفید ثابت نہیں ہو سکتا۔ بنی معاشرات میں بھی والدین کو اسی تسمیہ کی وجہی ہونی چاہیے جیسی کہ وہ اپنی اولاد کی تعلیم و تربیت، اس کے مستقبل اور دوسرے سائل میں رکھتے ہیں بلکہ نفیات کے نزدیک خالف جنسوں کے افراد کی باہمی و پیشی اور محبت کوئی پیچیدہ سلسلہ نہیں ہے۔ البتہ وہ سائل زیادہ مشکل ہیں جن کا تعلق خیر نظری بنی منظاہر سے ہے۔ مثلاً امرد پرستی، جلق وغیرہ۔ اور بدستی سے ہمارے مکن میں اس تسمیہ کے شواہد اکثر ظہور پذیر ہوتے ہیں۔ اس لیے تعلیمی نقطہ نظر سے یقینی یہ دانش منداد اقسام ہو گا کہ نوجوانوں کو جنسیات سے متعلق ضروری

سلووات بہم پہنچائی جائے۔ شلاؤ علم اعضا کے ملے یہ ایک فرازیش  
نسل کے عمل اور ضبط نفس کی صردوڑت سے آگاہ کیا جائے کہ یہ  
جسمانی صحت، نفسیاتی توازن اور اقتصادی خوش حالی کا فضام  
ہے۔ صحیح طریقہ اختیار کیا جائے تو ایسیدے کے او سط درجے کے  
ذہین نوجوان لڑکے لڑکیوں کو ضبطِ نفس کی ترفیب ہو گی۔ تانوں  
شادی کے علاوہ اور کسی دوسری قسم کے جنسی تعلقات نے جن  
امراض نجیسیہ یہیں بیٹھا ہونے کا احتمال ہے، ان سے بھی نوجوانوں  
کو باخبر کر دینا چاہیے۔

ضبط نفس کے حاصل کرنے کی بعض تماریز بہت موثر ثابت  
ہوئی ہیں۔ کسی غرک کے زور کو ختم کرنے کا نفسیاتی طریقہ یہ ہے  
کہ توجہ کو دوسری دلپیسوں کی طرف موڑ دیا جائے۔ ثانوی مرے  
میں ورزش اور کھیل کا اہتمام اس مقصد کے حصول میں حادث  
کرتا ہے۔ اس قسم کے مشافل نہ صرف جسمانی نشود نما کے لیے  
غاید ہیں بلکہ ان کی بدولت نوجوان کو جنسی باتوں پر سوچنے اور  
جسمانی لذتوں کو حاصل کرنے کی فرصت نہیں ملتی۔ مشہور ہے کہ  
خالی ذہن شیطان کا کارخانہ ہوتا ہے۔ کوئی پسندیدہ صدر نیت  
نہ ہو تو کسی گھٹیا کام میں پہنچنے کا بہت امکان ہوتا ہے۔

عنقراء بن شباب کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس منزل  
میں فرد خیر و مشرکے بیادی سائل پر خود نکر کرنے کی طرف مائل  
ہوتا ہے۔ اس رجمان کو مذہب و اخلاقیات میں دلپسی سے بھی  
تعبر کیا جا سکتا ہے۔ دراصل یہ سماجی اثرات کا نتیجہ ہے۔ پوچھ

زوجان میں خود نکر کی صلاحیت رونما ہوتی ہے اس لیے وہ ان بیوادی تصورات کی طرف بھی توجہ ہوتا ہے جو سماج میں عقیدے کے طور پر جاری و ساری ہوتے ہیں۔ زوجان پر دو بے پناہ تو قوں کا احتشاف ہوتا ہے جو بظاہر مستفاد ہیں۔ ایک قوت تو اُسے اپنی روح میں پوشیدہ معلوم ہوتی ہے اور دوسرا قوت میں۔ اسے اپنی بدمانی قوت پر اس قدر اعتماد ہوتا ہے کہ وہ خود کو ہر چیز کا اہل سمجھنے لگتا ہے۔ لیکن دوسرا طرف جب اسے قدرت کی بے پامان قوت کا اداک ہوتا ہے، تو اسے اپنی بے پسارگی اور کم ما۔ بھی کا شدید احساس ہوتا ہے۔ یہی مذہبی شور کی بیوادی ہے۔ کبھی کبھی زوجانوں کا ذہبی جذبہ دیوانگی کی حد تک پہنچ جاتا ہے۔ بعض اتفاقات وہ اسی حرک کی وجہ سے بہت تسلک اور گھرم سے دکھائی دیتے ہیں۔ کبھی کبھی دیکھا گیا ہے کہ وہ گھرٹوں مذہبی کتابوں کے مطابق میں غرق رہتے ہیں۔ بعض وقت وہ تنہائی میں آنسو بیا کر دل کو ہٹکا کرتے ہیں اور کبھی خود کو جہانی اذیتیں پہنچ کر توبیہ کی نفس کی بیبل بکالتے ہیں۔ لہذا زوجانوں کو تنہائی میں خالی وقت گزارنے کا کم سے کم موقع دینا چاہیے اور جہاں تک ممکن ہو اپنی کسی عملی کام میں مصروف رکھنے کی تدبیر کرنی چاہیے۔

بچپن کے زمانے میں بچہ سماجی تو این کی پابندی بلا بچھے بوجھے کیا کرتا ہے۔ مگر زوجان میں سماجی شور اجاگر ہوتا ہے اور وہ سمجھ بوجھ کر سماج کی میتھن کی ہوئی کسوٹی پر اپنی ذات کو پڑھتے اور پیدا اترنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس میں تمثیلی اور

اشارہ کا جذبہ بیدار ہوتا ہے وہ اپنی ذاتے داریوں کو سمجھنے لگتا ہے۔ ہذا جماعت اور مرد سے کے نظم و نسق میں نوجوانوں کو شرکت کرنے اور صاحبی خدمات انعام دینے کے موقعے فراہم کرنے چاہیں اسکا دلخواہ اور دیگر اجتماعی منصوبے بھی اس نقطے نظر سے مفید ثابت ہوں گے۔

نوجوان اپنے کردار کا عالم سبھ فوڈ کرتا ہے۔ وہ سوچتا رہتا ہے کہ کہیں اس کے قول فعل میں کوئی چیز قابل اعتراف تو ہیں ہیں۔ اسے اپنی شخصیت کے ہر پہلو کی خایروں اور کمزوریوں کی احسان ہوتا ہے۔ کبھی بھی وہ اپنی شکل و صورت کے بناؤ سنوار میں گھنٹے ہٹ کر دیتا ہے۔ آئینے میں اپنے چہرے کو اکثر دیکھتا رہتا ہے۔ اپنے بازوں اور پالوں کو جھکاتا، موڑتا رہتا ہے۔ اس بات کو بہت حسوس کرتا ہے کہ لوگ اسے کس طرح غاصب کرتے ہیں، کس نظر سے دیکھتے ہیں۔ وہ اپنی ذاتے متعلق مختلف تسمیں کی قیاس آرائیاں کرتا رہتا ہے۔ اس وقت یہ بہت سر دردی ہے کہ والدین اور اسائلوں اس کی ان باؤں کو ہمدردی کے ساتھ دیکھیں اور سمجھیں۔

اس دور میں فرد اپنی شخصیت کا کم و بیش اپک صان نقشا بنالیتا ہے۔ وہ ان خوبیوں کو اپنا نے کی کوشش کرتا ہے جو اس کے نسب العین کے حصول کے لیے لازمی ہیں۔ اس لیے نوجوان کے سامنے خاص طور پر اچھے کردار کے نمرے ہمیشہ کرنے چاہیں، مثلاً عظیم تاریخی شخصیتیں، زماں حال کے بلے آدمی اور گرد نواح کے مقابل اشخاص دیکھو۔ محریاں اس بات کا خیال رکھا جائے کہ

ہیں نوجوان کسی عظیم شخصیت کو بہت بنا کر پوچھنے نہ چاہئے بلکہ رفتار نہ  
اے اس قابل بنایا جائے کہ اخلاقی اصولوں کی روشنی میں  
دوسروں کو اور اپنی ذات کو پر کھم سکے اور اپنی اصلاح خود  
کر سکے۔ اس طرح ہو سکتا ہے کہ اس کی ذات کسی شخص دا صد کا  
چرہ نہ ہوا بلکہ اس کی شخصیت مختلف اشخاص کی خوبیوں سے عبارت  
ہو، مثلاً دو اپنی شخصیت کی تعمیر میں کسی شخص کی ہمت دھوکا مردی  
کسی کی دیانت داری، خلوص اور نیک نیتی اور کسی کی قلب وطن یا  
انسان دوستی کو نمونہ سمجھ کر اپنائے۔ مدرسہ سیرت سازی کے  
میں مدرسے سے بھی مددے سکتا ہے نوجوان اور اکار جب  
ایچ پر آتا ہے توہ اپنے ردیل کی خصوصیات سے متاثر ہوتا ہے۔  
اس سلسلے میں یہ بات بہرگیت سامنے رکھنی چاہیے کہ اس ردیل کے  
یا لذکر کو کسی بد معماش ( Hell ) کا پارٹ بھول کر  
بھی نہ دیا جائے جو بُری باتوں کی طرف اُنکی نظر آتا ہو۔ اسی طرح  
اچھوں نکلوں سے بھی شخصیت کی تعمیر میں مدد لی جا سکتی ہے۔ مگر  
یہ بات نہیں بھولتی چاہیے کہ اُر، سماں میں سب سے زیادہ رُثر  
فرز کا اپنا قریبی ماحول ہے جس میں وہ رات دن رہتا ہتا ہے۔  
اس کے والدین، خاندان کے لوگ اور اساتذہ، اس کے ساتھی  
اور دوست، نیز مگر دنواح کے اشخاص یہ سمجھی اس کی شخصیت پر  
آخر انداز ہوتے ہیں اس میں ماحول کو اچھے سے اچھا بنا لئے کو  
کوشش کرنی چاہیے۔

نوجوان کی تلوون مزاجی ایک مسئلہ حقیقت ہے۔ اور اس میں

پر اسے اگر فرمایا جگلا کہا جاتا ہے۔ لیکن اس مسئلے میں وہ در اس سلسلہ محدود الزام نہیں ہے۔ اس میں ہماری تہذیب کا بھی اتحہ ہے۔ بعض جلتیں اور سیلانات جو اس میں ہیں بڑی شدید سے اُبھرتے ہیں، انھیں تہذیب میوب قرار دیتی ہے۔ نوجوان جسمانی احتیار سے ایسے بہت سے کام کرنے کا اہل ہو جاتا ہے جن کے لیے موجودہ سماج م الواقع فراہم نہیں کرتا، اس لیے اُسے بہت وسیع بیک پتے کی سی زندگی گزارنی پڑتی ہے۔

بانع بھی شاید موجودہ صورتِ حال سے مطلۇن نہیں ہے، لیکن وہ اپنی کچھ بوجھ کی بدولت کسی نہ کسی طرح حالات کے ساتھ سمجھوتہ کریتا ہے۔ ظاہر ہے، یہ نوجوانی کے بس کی بات نہیں ہے وہ بے چارہ اپنے حالات پر قابو نہیں پا سکتا۔ اور جب اُسے ناکامی ہوتی ہے، تو وہ ایک ہیبت ہاں جذباتی کش کش میں گرفتار ہو جاتا ہے۔ اس لیے نوجوان کو یہ احساس دلانا منفید ہو گا کہ انسان کی ہر ایک آرزو پوری نہیں ہو سکتی۔ اس لیے اُسے مرد ان خواہشات پر استفا کرنا چاہیے جو اس کے نزدیک سب سے زیادہ اہم ہیں۔

نوجوان کو ذہنی اور جذباتی کش کش سے جو تکلیف ہوتی ہے اس کے احساس کی شدت اس وجہ سے ٹھہر جاتی ہے کہ وہ سوچتا ہے کہ میں، یہ ایک بد نصیب ہوں جسے اس پر لیثان کن تجربے سے گزرنا پڑ رہا ہے۔ لہذا اس بات کا احساس دلانا چاہیے کہ یہ سائل عالم گیر ہیں، اور کم و بیش

سبھی نوجوانوں کو ان سے دوچار ہونا پڑتا ہے اور سبھی اسی طرح  
تکلیف آٹھاتے ہیں۔

ان سائل کو حل کرنے کے لیے وسیع تجھل اور گھری ہندوی  
درکار ہے۔ نوجوان کو اس طرح مسلح کرنا چاہیے کہ وہ خود اپنی  
جنگ کامیابی سے لڑ سکے اور مشکلات کا ڈٹ کر مقابلہ کر سکے۔  
تعلیم و تربیت کا یہی فرضیہ ہے۔

---

تعلیم کے بعض اہم پہلو

## ۵۔ تعلیم اور امن و جنگ

”یہ ہٹلر کے لیے اپنی جان دے دوں گا۔ میں ہٹلر کے لیے اپنی جان دے دوں گا۔“ بچتے ہے ہر شی کی حالت میں با ربار بک رہا تھا اور اس پر نہیاں کمیت طاری تھی۔ اس کے ماں باپ اس کو اپنی گود میں لٹایے پھوٹ پھوٹ کر رو رہے تھے۔ آن کا یہ جگر گوشہ مد سے کے اور بچوں کے ساتھ کوئی سوا سویسل کا رات دن پیدل سفر کر کے آیا تھا۔ اور کیا سفر؟ جس میں قدم پر خطرے اور صیبیں تھیں۔ پہاڑیاں، جھاڑیاں، نمی اور نالے تھے اور اپر سے برف باری ہو رہی تھی۔ اس سفریں کئی بچوں کے انہر پا تو زخمی ہوئے اور بہتر دن کو نہیاں نے آدبو چا۔

”یہ ہٹلر کے لیے اپنی جان دے دوں گا۔“ رستے رشتے بچتے کی آنکھیں بھیشہ کے لیے بند ہو گئیں۔ ہاں، اس نے اپنی جان دے دی۔ شاید ہٹلر کے لیے تو نہیں مگر ہٹلر کی وجہ سے ضرر۔ اور اس تعلیم کی وجہ سے جو اسے ہٹلر کے درسون اور فاشیٹ ملائیں ہر آن دی جاتی تھی۔ یہ ایک بچے کی موت نہیں بلکہ آن لاکھوں

کر چکنے پتوں، نوجوانوں اور بڑھوں کی موت ہے جو جنگی عالم گیر  
جنگ میں ہٹلر کی اس تعلیم کا شکار ہوتے۔

آج بھی دنیا میں موت اور زندگی کی کوشش کشیدگی جاری ہے۔ ایک راستے پر ٹینکوں، جنگی طیاروں اور آبیغز کشتیوں کے  
انبار لئے ہیں۔ بمباuds کی گھر جنگراہست اور نوجوں کی نقتل و عمل کے  
شور دشمن سماں پڑی آواز سنائی نہیں دیتی۔ موت انسان کا  
خیر مقدم کرنے کے لیے منہ پھاڑتے کھڑی ہے۔ ایک راستے تو یہ ہے  
اور دوسرا راستہ وہ ہے جو مرغزاروں، کھیتوں اور کارہاناوں کی  
طرف ہاتا ہے۔ جہاں ٹریپلردوں، پکڑتے بننے کی مشیتوں اور پیغمبلی  
کے ایشیزوں کی ہماہی ہے۔ جہاں انسان کی پر امن تخلیق کیا گئی  
نفعاں گھونج رہا ہے۔ اور زندگی کی گھما گھمی اور رعنائی انہیں کو  
اپنی طرف پکیختی ہے۔

دنیا کے بننے والے ان دور استوں میں سے کس راستے کو  
اپنائیں گے؟ بظاہر کوئی شکل سوال نہیں ہے۔ ہم ب اس  
پاہتے ہیں، ہم اپنے بچوں کی ہنسی، کھیتوں کی ہر لذی، اور بستیوں  
کی چل پہل کو جنگ کی دوزخ کے حوالے نہیں کریں گے۔ ہم اپنے  
شہروں کو بنا گاساکی اور ہیردشیما کی طرح اپنے بہر کی نذر نہ ہوئے  
ویں گے۔ یعنی جنگ اور امن کا سوال اتنا آسان نہیں ہے۔ اس  
سوال کو پہنچوڑہ بنانے میں آج دنیا کی بڑی بڑی سامراجی طاقتیں  
گلی ہوئی ہیں۔ وہ اپنی جنگی سازشوں کو اخلاقی اصولوں کا سبادہ  
پہنچ کر پیش کرتی ہیں۔ کبھی یہ طاقتیں "نار خدا ایلانگ کٹ ٹریشی" بیسے

جنگی معاہدے کے جوانکے لیے جہوریت اور عیسائی تہذیب و تمدن کی خانکت کا نعروہ بلند کرتی ہیں تو بھی جاپانی "پیس ٹریٹی" جیسی طرازہ چال کو بین الاقوامی سادات کے اعلان کے پیچے چھپاتی ہیں۔ ایسی صورت میں عام آدمی کے لیے خشک ہو جاتا ہے کہ وہ جنگ اور امن کے مسئلے میں واضح طور پر اپنا رُنخ متین کر سکے۔

مگر امن عالم کے لیے شاید سامراجوں کے جنگی معاہدے اور سازشیں بھی اتنی خطرناک نہیں ہیں جتنی کہ آن کی متعلیمی اور تہذیبی پالیسی جن کے ذریعے وہ اپنے ملک اور دوسرے ملک کے پتوں اور نوجوانوں کو جسمانی، ذہنی اور جذباتی طور پر جنگ کے لیے تیار کر رہے ہیں۔ ان کی اس امن دشمن چال کا امداہ ان تعليمی سرگرمیوں سے لگایا جا سکتا ہے جو آج امریکا میں بڑے پیمانے پر اسکوں اور کابوں میں نظر آ رہی ہیں۔

بہت عرصہ نہیں ہوا، جب امریکا کے بڑے بڑے شہروں میں ایڈم بم اور دوسرے تباہی نازل کرنے والے آلاتِ جنگ سے بچنے کی تدابیر کو تعليمی پروگرام کا ایک اہم بُند بنایا جا رہا تھا۔ ذرا خور تو بیکھے کہ آن اسکوں کے پتوں اور نوجوانوں کی ذہنی اور جذباتی کیفیت کیا ہوگی۔ جہاں آئیں نہزادہ ایڈم بم کا ہوا دھکایا جاتا ہو۔ جہاں آئے دن "ہمیں" "رفاقی تدابیر" کے ڈرائیور میں حصہ لینا پڑتا ہو۔ وہ ایک موہوم خطرے سے کس قدر کئے رہتے ہوں گے۔ پھر کیا جب ہے کہ اس زمانے میں امریکی پتوں میں ایک خاص قسم کے بیماروں کی تعداد بہت بڑھ گئی تھی۔ ان دلنوں

ذہنی بیماریوں کے ماہروں کے سامنے بہت سے ایسے کم فرجنچوں کے  
 محاٹے لائے گئے، جو صوتے سرتے چوکب آٹھتے اور پینتے ہیں۔  
 ”آں، آں، ایتم بم! اے مرگیا! سرخ دوسی!“ اس دہشت  
 انجیز نفاذ میں ذ جانے کتے ذہنالوں کی زندگی اجیرن ہو گئی!  
 اس کے علاوہ نئی پود کو زہر آلو کرنے کی ہر طرح کوشش  
 کی جا رہی ہے۔ اس سے زیادہ شر شاک بات کیا ہو گی کہ ایک  
 طرف تو امریکا کے اہرین تعلیم یونا ٹیڈ نیشنر اور یونیورسٹی کے مقاصد  
 کا ڈھنڈ دراہیتہ ہیں کہ پتوں اور نوجوانوں کے دل میں دوسرے  
 دیبوں کے لیے عزت پیدا کرنا، درس سے کا ایک اہم فرض ہے  
 اور دوسری طرف عملًا درسوں میں دوسرے دیبوں کے خلاف نفرت کا  
 نیج بیوا جاتا ہے۔ سویت یونین سے سمجھوتا ہو جانے کے باوجود آج  
 بھی امریکی اسکولوں میں درسی کتابوں اور سبقوں کے ذریعے سویت  
 یونین اور اس کے ساتھی جہوری ملکوں کے خلاف معاشرت پھیلانے  
 کی ہم جاری ہے اور ہٹلر کے اس منوس قول کو سمجھ دھرا یا  
 جارہا ہے کہ ”باتے انسانی کے لیے جنگ ضروری چیز ہے۔“  
 اس کے علاوہ نئی نسل کو امریکا کی ان شاندار لبرل روایات سے  
 ہمدرم رکھنے کی ہر طرح کوشش کی جا رہی ہے جو انسان دستی  
 اور ترقی پسند کی کی آئندہ دار ہیں۔ یہ ہی وجہ ہے کہ مارک ٹوبن  
 بیسے مصنفوں کو کھنوں نے اپنی تخلیقات سے امریکی زندگی کے  
 ہمن کو نکھارا ہے، چند سال پہلے اسکوں اور پبلک لائبریریوں  
 سے دیس بنکا دادے دیا گیا تھا۔ اور ایسے لڑپھر کے منزع قرار دیا

میا تھا جس پر امن کی حادثہ اور جگہ کی خلافت کرنے کا شہزاد  
چنانچہ نیشن" ( وہ نہاد ) جیسے بول ہفتہ دار کی نیویارک  
کے اسکول اور پلک ستب خانوں میں ممانعت ہو گئی تھی۔

امریکا کے مدرسوں میں لازمی نوجی تربیت کا پروگرام بھی اسی  
سلسلے کی ایک کڑی ہے۔ شروع شروع میں اس پروگرام پر امریکا  
کے تعلیمی طقوں میں بہت بحث رہی۔ اندھلین کے ایک بادتار  
گروپ نے اس بیان پر بڑی شدید کے ساتھ خلافت کی کہ اس  
پروگرام سے ان بول روایات کی جزویت جائے گی ہو امریکا کے  
تعلیمی میدان میں صدیوں سے چلی آ رہی ہیں، اندھن کے ساتھ جیفرسون  
بیسے آزادی اور ترقی کے ملبرداروں کے نام والستہ ہیں۔ لیکن بالآخر  
جھلکی ہیٹریا نے علم و دانش پر نفع پائی اور اسکول کی تعلیم ختم  
کرنے پر تمام نوجوانوں کے لیے نوجی تربیت لازمی قرار دی گئی۔ اگر  
حالات اسی قدر خراب ہوتے گئے تو ڈر ہے کہ کہیں اسکول ہا سٹر  
کی جگہ نوجی سارجنت نہ لے لے اور امریکی اسکول نازی اسکولوں کی  
طرح نوجی کیپ نہ بن جائیں۔

امریکی حکومت کی جھلکی پالیسی کا اعلیٰ تعلیمی اداروں پر بہت بڑا  
اثر پڑتا ہے۔ آج دنال سائنس کے میدان میں جو زیریخ " ہو رہی  
ہے اس میں زیادہ ترہ اس بات پر دی جا رہی ہے کہ ان انسل  
کو تباہ کرنے کے آلات اندھوں کو کس طرح زیادہ سے زیادہ  
موثر بنایا جائے۔ اس کام کے لیے بہت سی یونیورسٹیوں میں  
حکومت اور سرایہ داروں کی فاؤنڈیشن کی طرف سے اپنے ال

رقم دفت کی گئی ہے۔ سائنس کے جمن کا منصب آنے زندگی کو سفارنا  
ہے، تباہی کو اور بیماریوں پر قابو پانا ہے، کھانے پینے اور رہنے  
ہنگے کی ہولتیں ہمیا کرنا ہے، تہذیبی زندگی کو چارچاند لگانا ہے،  
آج دہی انسان کی تباہی کے کام میں لانی جا رہی ہے۔ آج  
سائنس کی سبات سے بے تعلقی کے فرع کی حقیقت کھل گئی ہے  
اپ سائنس دان بیماریوں کے جوانیم کو ارنے کی تدبیرز کالتے کے  
بجائے ایسے بہلک جوانیم معلوم کرنے کی کوشش کر رہے ہیں جنہیں  
انسانی آبادیوں پر دم حکومتے والی گھیں کی طرح استعمال کیا  
جائے۔ وہ ریگستانوں کو گلستان بنانے کے بجائے بستیوں کو دیلان  
کرنے کے لیے ایتمم بزم، ایڈ رو بنم اور نہ جانے کیا کیا تیار کرتے  
ہیں۔ سائنس کی اس سے زیادہ عصمت دری کیا ہو سکتی ہے!  
امریکا میں تعلیم کو جنگی مقاصد کے لیے استعمال کرنے کا ایک  
پہلو ہے جسی ہے کہ تعلیمی اداروں کے انتظامات میں فوجی افسروں  
کا عمل دخل دن بدن بڑھ رہا ہے۔ آج کئی مشہور یونیورسٹیوں  
اور کالجوں کے صدر بڑے بڑے فوجی افسروں ہیں۔ جنل آئن اور  
جو پہلی بڑی لاٹائیوں میں اتحادیوں کے چیت آٹ اسٹان تھے  
اور پھر مغربی یورپ کے ڈیفننس پروگرام کے مکتا دھرتا رہے، کوئیا  
یونیورسٹی پر صدر کی حیثیت سے کئی سال تابع رہے۔ اور فوج  
کے سکریٹری گرے نار تھے کیرو لامبا یونیورسٹی کے صدر رہے۔ اسی  
طرح جاری داشنگٹن یونیورسٹی کے شعبہ قانون کے ڈین، یوس  
کالج کے چانسلر، کیل فورنیا یونیورسٹی کے صدر اور دوسرے

تعدد کا بھول اور یونیورسٹیوں کے بڑے بڑے مہدے دار شہروں  
فوجی افسروں کے پچھے ہیں۔ بعض بعض یونیورسٹیوں میں تو بات امداد  
فوجی شعبے قائم کر دیے گئے ہیں جن میں پروفیسرود کی تعداد دوسرے  
شعبوں سے کہیں زیادہ ہے۔ چنانچہ ایک زمانے میں کینیک یونیورسٹی  
کے فوجی سائنس کے شعبے میں ۱۳ پروفیسر تھے جبکہ شعبہ انتقامیات  
میں پروفیسرود کی تعداد صرف ۵ تھی۔ آج بھی بہت سے اعلیٰ  
یونیورسٹیوں کے سربراہ ایسے لوگ ہیں جو پہلے امریکا کی فوج میں اعلیٰ مارچ پر  
فارزند پکھے ہیں۔ وال اسٹریٹ کی طرح پیٹانگن سکوائر کا حال ابتدائی مارش  
کا لمحہ بکھیلا ہے۔ اس کا ایک نتیجہ یہ ہوا کہ امریکا میں جگہ جگہ شرمناک رتیضی  
اداروں میں پائی دیدہ اور خطناک عناصر گھس گئے ہیں۔ چنانچہ اسکوں اور  
کا بھول کر ایسے مناصر سے پاک کرنے کی مہم شروع ہوئی۔ برلن  
استادوں کو ان کے "خطناک خیالات" کی خاطر طرح طرح سے  
تایا گیا۔ اور بعض کو ان کی خدمات سے سبکدوش بھی کر دیا گیا۔  
اس بدحواسی کی نفعاً میں بعض بہت ہی شرمناک سائخ دائم  
ہوئے ہیں۔ ۱۹۲۹ء میں جب نیویارک میں امریکا کے دانشجوں  
کی طرف سے امن عالم کے لیے تہذیبی کافرنس ہوئی تو دہان کے  
مشہور معلم ہسٹنی کپ نے کافرنس میں شرکت کرنے والوں کو  
ریخ (Reich) کرنے (خلاف قانون مزاٹے موت دینے)  
کی دھمکی دی۔ اس کافرنس میں امریکا کے بہت سے اہل علم اور  
دانش در شامل تھے۔ اسی طرح ۱۹۴۵ء میں امریکا میں ایک  
نہایت ہی دلدوڑ اور عبرت بآک واقعہ ہیش آیا۔ امریکے کے مشہور

ادب اور ادبی نوادرستی کے پہنچ سریشی نے خود کشی کر لی۔ یہ  
عمل "American Renaissance" کا حصہ امریکی  
ادب میں ممتاز تھیت رکھتا تھا۔ اس نے مشرقی جہوریوں کا وعدہ کر کے  
کے بعد ایک نہایت ہی بصیرت آموز کتاب "from the Heart of Europe"  
یعنی "of Europe" میں عقیل امریکا کی موجودہ حاضری اور خدا  
میں اس قسم کی تخلیق کی محاجیش بتاتی۔ اس کتاب پر اس قدر لے  
دے کی گئی اور اس پر اتنی پہچڑ اپھالی گئی کہ سریشیں اسے بھیں دیکھا  
اوہ شکر کر کر اس نے بالآخر خود کشی کر لی۔

سریشیں کی موت کوئی محوی واقعہ نہیں ہے۔ اسے امریکا کی  
شاندار جہوری رعایات کے سیلے خطرے کی گھنٹی سمجھنا چاہیے۔ وہ  
رعایات جن سے دنیا کی تمام غلام و مول نے بدوشی اور ہدایت  
حاصل کی ہے اُپنی آج امریکا کا حکمران طبقہ ختم گرنے کی کوشش  
کر رہا ہے۔ موت ایک احتجاج ہے اور نفرت کا انتہار ہے  
ان چیزوں کے خلاف جو امریکا میں ہو رہی ہیں۔ یہ موت ایک سیکھ  
طنز ہے اس سماجی نظام پر جو لوگوں کے خلوص اور نیک نیتی پر  
حدکرتا ہے اور ان کے خیر کو پوٹ پہنچاتا ہے۔

گھر ایک طرف جگ کا باخوں تعلیم و تدین کے سرشاریں کو اس  
طرح تھاکر کر رہا ہے تو دوسری طرف امن کی کوششیں کیلم گاہوں  
کو آکر جیات عطا کر رہی ہیں۔ سو شش روشنک میں انسانی زندگی  
کو الامال اور شہین ننانے کے لیے بوجرد جہد ہو رہی ہے اُس کا  
اندازہ حتل کو دیکھ کر دینے والے ان شخصوں سے لگایا جاسکتا ہے۔

مجہ پر یہ ملک اس دلت کا رہنڈ ہیں۔

ند اخور بیکیے کہ سویت یونین میں جنوبی یوکرائی اور شمالی ریمیا کا ہزاروں میں کا خطہ جو اپنے کم تقدیت کی ستم قلمبی سے یگستانی ہواؤں کی تفربیج گاہ بنا ہوا تھا، ایک شاداب اور سربرز علاطے میں تبدیل کر دیا گیا ہے۔ اس غرض سے اس خطے کے تمام ٹوپے بڑے دریاؤں کے کنارے ہزاروں میں بے ہنگلات کے ٹانٹی منطقے بنائے گئے جو ریگستان سے آنے والی گرم اور خشک ہواؤں اور ریستے طفازوں کے خلاف ڈھال کا کام کریں گے اور بہ خطہ ہبہاتے ہوئے چھیتوں اور ہرے بھرے بانیوں کو اپنے دامن میں لے گئے ہوئے ایک خوش حال اور بھری پُری زندگی کا ضامن ہو گا۔ اسی طرح دریائے والکا آنپر اور آمو دریا کی دادیوں میں پن کلی اور آب پاشی کے عظیم منصوبوں نے یوکرائی، کریمیا اور وسط ایشیا کے بہت بڑے علاطے کی کایا طیب کر دی ہے۔ ترکستان اور راکم ریگستان کے بُنے والے صدیوں سے خواب دیکھتے چلے آئے ہیں کہ کر ان کی سر زمین دھن کے ہرنٹ بھی کبھی تر ہوں گے۔ ان کا سکرا بھی کبھی چمن بنے گا، بلکہ چکیں گے اور خوشی کے شادیاں بھیں گے۔ کچھ ان کے اس خواہ کی تیسرا بھرپور دکھانی دے رہی ہے۔ اندیہ سب کرشمہ پر امن محنت کا ہے۔ ایسا لگتا ہے کہ گریا سویت یونین میں انسان کے تخلیقی سرچشمے ہجر اور پابندی کی تمام رکاوٹوں کو توڑ کر بے تحاشا ایسی پڑے ہیں اور اب سویت شہروں کی آزادی قوت انہوں کو ہوئی بناد رہی ہے۔ قدرت کا پولا بدل رہی ہے۔

کہیں یہ محنت دریاؤں کا رُخ مرڈر ہی ہے تو کہیں بانجھ زین کو  
بار آور بنار ہی ہے۔ بہت سے ملاقوں کا طبی جزرا فیہ اتنا بدل  
عجیبا ہے کہ اگسے مشکل پہچانا جا سکتا ہے۔ ایسی غلیم اشان تبدیلیاں  
اتنی تیزی کے ساتھ آج تک کسی اور دیس میں نہیں ہوئی ہیں۔

یہ امن کی برکت ہے۔ جس سے سویت یونین کے لئے دارے  
سرشار ہیں۔ ان کا عقیدہ ہے کہ امن کا تیز دھارا جنگ کے  
خس دخاشاک گر بھائے جائے گا اور دنیا نفرگی کا گیت گھائے گی  
ذکر موت کا نوحہ کرے گی۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اتنے جوش اور  
دولے کے ساتھ ان چیرت انگلیز تعمیری کاموں میں اپنی تعلیقی قوتیں  
کو کھپا رہے ہیں۔ ان کی جدد جہد امن عالم کی بیساکیوں کو مفدوٹ  
بنار ہی ہے۔

سویت یونین کی امن پسند پالیسی کا پرتو دہان کے تعليمی اداروں  
میں نظر آ رہا ہے۔ تمام تعليمی فضا تعمیری کام کے نمونے سے سرشار  
ہے۔ سویت بچوں اور نوجوانوں کے نزدیک کام سب سے بڑا  
ذریعہ وقت ہے، مقدس فریضہ ہے، اشان و شجاعت کا مظہر  
ہے اور اسی لیے وہ سب تمام تعمیری کاموں میں مصروف ہیں۔

سویت یونین کے مدرسون میں پڑھنے لئے کیلے جو مواد  
ہمیا کیا جاتا ہے، وہ دوسرے ملکوں کے خلاف جا رہا جزویات  
بھرپر کا نہ کے بھائے دنیا میں پر امن فضا پیدا کرنے کی ضرورت  
پر نظر دیتا ہے۔ اس کا ایک اور روپ اور موثر پہلو ہے۔  
سویت یونین میں ہر سال بچوں کا "کتابوں کا ہفتہ" ہوتا ہے

اس بہتے کے سلسلہ مدرسوں اور سکول اور سکتب خاؤں میں پچھوں کی کانفرنسیں ہوتی ہیں، جن میں مد اپنی پسند کی کتابوں، نکلوں، کتابوں وغیرہ سے تعلق بحث و مباحثہ کرتے ہیں اور مستشرقوں سے ملتے ہیں۔ اس قسم کی کانفرنسیں میں امن کے لٹریچر کو خاص اہمیت دی جاتی ہیں۔

اسی طرح مدرسے سو شکٹ ملکوں کے تعلیمی پروگرام میں امن پر بہت نظر دیا جاتا ہے۔ کئی سال ہوئے دارساں میں ٹالی امن کانفرنس کے موقع پر پولیٹیک کے پچھوں نے اپنے مدرسے میں حکام کیا تھا، اس کا نزدہ دیکھنے سے معلوم ہوتا تھا کہ دہلی کے پچھے امن کے ساتھ یہی کس درجہ محلی دلچسپی لے رہے ہیں۔ تمام سو شکٹ ملکوں میں پر امن تعمیری کاموں میں کس تعداد ہا ہی ہے اور دہلی کے تعلیمی ادارے اس قائم کرنے کے لیے کیا کچھ کر رہے ہیں۔ اس کا اندازہ ان بیانات سے لگایا جاسکتا ہے جو ان کوں سے واپس نہ کرنے والے مختلف ہندوستانی تہذیبی و فندوں نے بتتا فوتتا دیے ہیں۔

لیکن ان ملکوں کی سماں امن کے ہادر جو دنیا جگ کے خطے سے محفوظ نہیں ہے اور اس کا اثر نہ صرف جگ باز عالم کے تعلیمی نظام پر پڑتا ہے بلکہ اس سے دنیا کے تمام ملکوں کے تعلیمی پروگرام پر ضرب آتی ہے۔ اس وقت ہر ملک کے ذرائع اور سائل کا بہت بڑا حصہ جگ کی تیاری یا دنیا میں تا بیر پر غصہ ہو رہا ہے اور اس کا نتیجہ یہ ہے کہ تعلیم جیسے تعمیری کام کے لیے

کافی رقم صرف نہیں کی جا سکتی۔ پچھلی عالمی جنگ میں جو ملک مسداںی کارزار ہے تھے اُن میں تعلیمی اداروں کی جوگت بنتی تھی اُسے اب سمجھ پورے طور پر درست نہیں کیا جا سکتا ہے۔ جو جانے کرنے آنکھ اور کالج ہوں کی زندگی میں آئے، اُنکن لائبریریاں اور سائنسس کی شعبہ ہو گا ہیں جو جسم ہو گیں، کتنے میوزیم کھنڈد میں گئے اور دی جانے کرنے اساتذہ اور طلبہ جنکی دیوار کے سفر میں جا ہے۔ ان سب کا دوبارہ فراہم کرنا کوئی کھیل نہیں ہے۔ اس کے لیے کثیر وسائل اور بھی وقت درکار ہے۔ اور سب سے زیادہ ضرورت ہے اس کی سماں کو تعلیم ہی سے تحریری کام پر خارج رکھا جو وجہ دی جائے۔

آج بھی جنگ کی خونیں گھٹائیں آفی عالم سے کلستانہ ہی نہیں ہیں۔ اس سے ہر شخص ہمابوہا ہے کہ زندگانی دہ کب بر سر پڑیں اور ساری انسانیت کو اپنے سیلاہ میں بہالے جائیں۔ اس صورت میں تعلیمی کام کرنے والوں کی کیا ذائقہ داری ہے؟

بعض کوتاه اندیشوں کے نزدیک ایک استاد کا فرض صرف اتنا ہے کہ مدد "داقعات" اور "حکائی" کو آن کے اصلی رنگ بعد پر پیش کر دے اور کسی چیز کے ارتے میں اپنی ذاتی رائے سے پر پیش کر کر طالب علموں کے نیچے کو متاثر کر رکھا اساتذہ میں خیانت ہے اور اصلی کے پیشے کی توہین ہے۔ اس اصول کے مطابق استاد کو متازع قیہ مسئللوں سے ٹھیک کرنا چاہیے۔ غالباً ان نام نہاد و ماقعات اور حکائی کے شیدائیوں کو معلوم نہیں کر دا تھات اور حکائی کے اظہار کے لیے بھی قربانی کی ضرورت ہوتی ہے۔ نازی جو من

کے کئے اس تاریخ میں اس آرٹ چور کی سی جماعت تھی کہ جس نے  
اک نوجی سارجنت کو کلاس میں داخل ہونے پر ڈانٹ دیا تھت کہ  
۔ محل جاؤ یہ رے کلاس سے ۔ تھاری راٹھت سے میراڑا تو خراب  
ہو گائے گا ۔ اے اپنے ڈزانوں اور یکروں کی سچائی کو برتری اور  
رکھنے کے لیے جو کہ بھیلا پڑا اس سے نام نہاد واقعہ پورت ۔  
اس اتذہ کو سبق لینا چاہیے کہ واقعات کو ہو ہو ہیش کرنے کے لیے  
بھی کبھی کبھی جان جو حکم میں ڈالنی پڑتی ہے ۔

پھر امن اور جنگ کا سلسلہ ایسا متوازن نہیں بھی نہیں ہے ۔  
اگر زندگی اور موت کے سوال میں کوئی خیر جانب دار نہیں ہے  
سکتا تو امن اور جنگ کے بارے میں بھی خیر جانب داری کا  
بھرم قائم نہیں رکھا جا سکتا ۔ اس تاریخی ذمے داری نئی نسل  
کے لیے ہے پرانی چرchte ہوئی انسانیت کے لیے ہے ۔ پتوں  
اور فوجوں کا فیصلہ اور آن کا انحراف عمل بڑی حد تک استاد  
کی رہنمائی کا رہیں شدت ہوتا ہے ۔ استاد اپنی اس اہم ذمے داری  
سے ہرگز فرار نہیں کر سکتا ۔ اسے نئی نسل کو امن سے مجتہ اور  
جنگ سے نفرت کرنی سکھانی ہے کہ یہ دراصل زندگی سے مجتہ  
اہم موت سے نفرت کے ہم پڑتے ہے ۔

یکن انوس سے ہے کہ ہمارے دلیں میں بھی بعض دوسرے  
دیسون کی طرح بیشتر استاد اپنے اس فرض سے باخبر نہیں ہیں  
ہمارے اسکوں اور کابلوں میں آج بھی جنگ اور امن کے  
ہارے میں عام طور پر غلط رہنمائی پاسے جاتے ہیں ۔ بعض لوگوں

کی بانگری کا یہ عالم ہے کہ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ جنگ کا اس وقت کوئی خطرہ نہیں ہے اور جنگ بازدہ کی دھمکیاں ٹھیک درجہ بھیکی سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتیں۔ اور دوسرے لوگ وہ ہیں جو جنگ کو ووت کی طرح یقینی سمجھتے ہیں اور اس کے رد کے نتیجے کی جدوجہد کو کارہ جبٹ سے تعمیر کرتے ہیں۔ ظاہر ہے یہ دونوں رہنمایات امن کے حاملے میں ہماری بے عملی کا سبب بنتے ہیں۔ ہمیں ہ تو جنگ کے خلپ سے شتر مرغ کی طرح آنکھیں بند کر لینی چاہیں اور وہ ہی اُسے ایک لازمی امر سمجھ کر ہمارے انھیں پاؤ چھول جانے چاہیں۔ بلکہ ہمارا فرض ہے کہ ہم جنگ کے خلپ سے کسی اہمیت کو پورے طور پر محروم کریں اور اس یقین کے ساتھ جدوجہد کریں کہ جنگ کو ضرور رد کا جاستا ہے۔

محمد شتر تمانے میں دنیا کے تمام جمہوریت پسند مسلمین نے اپنے فکر دعیل سے جنگ کی خالقت کی ہے۔ ہمارے دیس کے ماہی ناز مسلم اور شاعر دینیدر ناتھ ملیگور نے جاپانی جنگ بازدہ کے خلاف غصہ اور نفرت کا اظہار کرتے ہوئے جاپان کے فاشست وزیر شاعر ناگوچی کو بونخط لکھا تھا وہ مسلم کی اس درستی کی ایک شاندار شال ہے۔ اسی طرح پھیل جنگ کے دوران میں فرانس اور دوسرے ممالک کے کتنے اساتذہ نے جنگ بازدہ سے لڑتے ہوئے اپنی جان بیک دے دی۔ اسی طرح آج بھی دنیا کے مختلف ملکوں میں حتیٰ کہ امریکا بھی بھی بہت سے استاد دار درسن کی آزمائش کے باوجود جنگ

کے نہوت آواز ہند کر رہے ہیں۔ ان کی مددشی خالیں تمام طفین کے  
پلے شیخ دہ کی جیشیت رکھتی ہیں۔

تج اسٹاد کا سب سے اہم سورا "تکلیم علائے اس" ہے  
چاہیے۔ اسے خد بھی جانتا چاہیے اور طلبہ کو بھی آگاہ کرنا چاہیے  
کہ اس عالم کو کبی قتوں سے خطرہ ہے۔ اعد ان کا تذلل کیا ہے۔  
تمام مکون کے عالم لوگ اس اور الہیان کی نندگی گنان چاہتے  
ہیں۔ وہ سب امن کے ہور پے کے سپاہی ہیں۔ ان کو سمجھتا اور  
ان سے محبت کرنا تعلیم کا ایک اہم مقصد ہوتا چاہیے۔ اس کے  
ساتھ ساتھ ان مکون کے روں کو بھی سراہنا چاہیے جہاں پُرانی  
حکمت اور تحریری کام کو زندگی کا بنیادی اصول قرار دیا گیا ہے  
جہاں لوگ سب کی فلاح و بیرون کے لیے قدرتی طاقتوب پر  
تابر پائے کی جدوجہد میں صروف ہیں۔ جہاں حرام کی ادائی  
اور تہذیبی زندگی میں دنی و دنی رات چو گئی ترقی ہو رہی ہے  
اور جہاں جنگ کا پروپیگنڈا کاونڈا۔ ایک سماجی جرم سمجھا جاتا  
ہے، جس کے لیے جرم کو دس سال کی تید باشقت کی مزا  
تجویز کی گئی ہے۔ اس لحاظ سے تمام سوشیٹ علاکہ ہی نہیں  
بسن غیر جانب دار ملک شہنشہ پندوستان ان عالم کے پایدار  
شستون ہیں۔ ان کی امن کی کوششوں کو تقویت ہمچنان خدے  
کا بڑا فرض ہے۔

سریت یونیون کے نونہاؤں اور ذرخوازوں کا یہ سبقت ہے کہ  
ہمارے یہ محنت کے ماتحت پر چنان ضروری نہیں ہے۔ اس کے

علم و آیک ابدر استہ ہے۔ زندگی کا راستہ ہے  
 یہ بہت اُس محسن پہنچے کے بحق سے کتنا مختلف ہے جو غشی  
 کے عالم میں رٹ گاٹے ہوئے تھا کہ میں ہٹلر کے لیے اپنی  
 جان دے دوں گا۔  
 قیلیم کا راستہ حوت کا راستہ نہیں بلکہ زندگی کا راستہ ہے  
 جنک کا جان لیوا محسرا نہیں بلکہ اس کی جان فراہدی ہے۔ ہم سب کو  
 زندگی کی راہ اختیار کرنے پڑیں چاہیے

---

## ۶۔ ہماری تہذیب

تہذیب یا لکھر کیا ہے، اس بارے میں لوگوں کی الگ الگ رائیں ہیں۔ کوئی سمجھتا ہے کہ تہذیب آدمی کے روایتی اور برداشت کی اچھائیوں کا نام ہے، جسے اخلاق بھی کہتے ہیں۔ کسی کا خال ہے کہ تہذیب پھوٹے ہے ان تمام تقدیم کا جو انسان کو ہمیشہ فرنہ رہی ہیں مثلاً نیگی، پاکیزگی، سچائی وغیرہ۔ بعض کے نزدیک تہذیب اتنی شخصی چیز نہیں ہے جتنا کہ سماجی اور یہ عبارت ہے کسی قوم کے رسم و رواج، رہن ہسن اور علمی اور فنی سرایہ ہے۔

یہ تمام تصورات تہذیب کے کسی نہ کسی پہلو پر ضرور رد شنی ڈالتے ہیں لیکن ان میں سے کوئی بھی تہذیب کی پوری تصوریں پیش نہیں کرتا۔ دراصل تہذیب پھل ہے کسی قوم کے انکار، اعمال اور محسوسات کا۔ تہذیب پوری زندگی کا منظہر ہے۔ ان میں نہ چیزیں بھی شامل ہیں جن کا تعلق سوچ، بچار اور ذہنی کا دش سے ہے اور وہ چیزیں بھی جو عملی جدوجہد کا نتیجہ ہیں، نیز وہ چیزیں بھی

جو انسان کے احساسات اور جذبات سے متصل ہیں۔

ادبی لفاظ سے دیکھئے تو تہذیب مشینوں اور اوناں مکاروں  
اور بستیوں، بیاسوں اور زیووں، کتابوں اور تصویروں وغیرہ  
کے روپ میں ہمارے سامنے آتی ہے۔ اور اگر روحانی احتجاز  
سے نظر ڈالیے تو تہذیب کے مظاہر کی جیشیت سے ہمارے سامنے  
علوم و فنون، اقدار، خیالات، تصورات، تو انہیں دغیرہ اہم نہیں  
تہذیب کا رجسٹر روپ چاہے کچھ بھی ہو، اس کی تخلیق کا ہمراہ  
ہمیشہ انسانی محنت کے سر ہوتا ہے۔ تہذیب دراصل کرخوا ہے  
انسان کی جدوجہد کا، اس کے کام کرنے کی صلاحیت کا، اس کی  
اس پا پناہ طاقت کا جس کی بدولت وہ قدرت پر قابو پاتا ہے،  
اپنی ضرورت کے مطابق اسے ڈھانتا ہے اور اس میں سے  
نئی نئی چیزوں پیدا کرتا ہے۔

محرمان سمجھی اکیلا کسی چیز کی تخلیق نہیں کر سکتا۔ اس کے  
لیے دوسروں کے ساتھ مل جعل کر کام کرنے کی ضرورت ہوتی  
ہے۔ کام کا طریقہ کیا ہوگا اور کام کے بچل کو کس طرح تقسیم کیا  
جائے گا۔ اس کا واحد مدار سماج کے ڈھانچے پر ہے۔ سماج  
کی جیسی تنقیم ہوگی، اسی کے مطابق کام کے طور و طریقہ اور کام  
کرنے والوں کے بھی رشتہ ہوں گے۔ گویا تہذیب سماجی نظام  
کی آئینہ دار ہوتی ہے۔ لیکن اگر تہذیب کی بنیاد یعنی کام کے  
طور و طریقہ اور سماجی رشتہ مدل جائیں تو سماج کا ڈھانچہ بھی  
مدل جائے گا اور تہذیب میں بھی تبدیلی پیدا ہو جائے گی۔ اس

نذرے دیکھے تو نہذبہ کوئی ایسی سماجی حیراث نہیں ہے جو اپنی صورت  
و معنی کے لاملا سے ہمیشہ کیساں رہتی ہے بلکہ وہ ایک بدلنے والی  
چیز ہے جو پیداوار کے طور و طرزی اور سماجی رشتہوں کی تبدیلی کے  
سامنے ساتھ اپنا چولا برلتی رہتی ہے۔

آئی! اب نہ اس روشنی میں اپنی موجودہ نہذبہ کی چان  
بیجا کریں اور دیکھیں کہ اس کی کیا مخصوصیات ہیں اور موجودہ صورت  
حال میں اس کی ترقی کے کیا امکانات ہیں۔

آج ہمارے دین کی پیداوار میں سب سے زیادہ اہمیت کیتی  
بالذی کو حاصل ہے۔ ہماری آزادی کا بیشتر حصہ رہا ہوتا یا انداخت  
کے متعلق درمرے کا عمل میں لگا ہوا ہے اور یہ سارے کام نیم  
جاگیری نظام کے تحت ہوتے ہیں جو صدیوں کے یہاں پیر جاتے  
ہوئے ہے۔ یہ نظام ہمارے علاج کی پیداوار کا گلا مکروٹ رہا ہے۔  
اس سے ہماری قومی زندگی میں فریبی اور ترک و سقی کے سائے دن  
بن چکے اور گھرے ہو رہے ہیں۔ جو کوئی ننگی اور اپنی جنتا طرح  
طرح کے بوجوں کے نیچے دلی ہوئی ہے۔ اس کے جسم میں بھانت  
بھانت کی جونکیں لگی ہوئی ہیں جو ہر دقت اس کا خون چوستی رہتی  
ہیں۔ آزادی کے بعد قومی دولت میں جو اخافہ ہنا ہے، اُس سے  
قابلہ اور نیچے طبعوں کو پہنچا ہے اور اونچے لحد پیچے پیٹھے کے دد میان  
ملیع اور زیادہ دیست ہو گئی ہے۔

یہ جاگیری نظام قوت ہوئی ہمارے سماج کے ہر کوئی بڑی بن  
کھا ہے۔ یہ ہماری زندگی میں فراہمی اور بلندی کے بھانکے کم طالیں

اعد پستی پیدا کر رہا ہے۔ پشا نیاں ہیں اس نظام کے بوسیدہ ہونے کی۔ لیکن یہ نظام کسی دلکش طرح بھر بھی ہیے جارہا ہے۔ اس کی ہے غیر فطری ذمہ داری دو اصل اس پہارے کی رہیں ہتھ ہے جو اسے برطانیہ کی سامراجی طاقت نے دبا تھا۔ برطانیہ سامراج نے اپنی اقتصادی ضرورتوں اور سیاسی مصلحتوں کے پیش نظر ہندستان میں نہ صرف جاگیرداری کی مستتاً کو زندہ رکھا بلکہ اسے نئی نئی قشیں دے کر طاقت مدھنا نے کی تمیزیں بھی کیں۔ دنہ ہے بھی کی اپنی فطری روت مر جکی ہوتی۔

اب ہمیں دیکھنا ہے کہ ان حاوتوں کا ہماری تہذیب پر کیا کہہ اخڑا ہے۔ جاگیری نظام نے ذمہ داری عین بجود ہے جسی اور ایک نواب کی سیکھیت پیدا کر رکھی ہے۔ اس سے انسان کی تخلیقی اور تعمیری قویں ابھرتے کے بجائے گھٹ کر رکھی ہیں۔ کال اور بیاریوں کی گھڑت نے انسان میں بے بھی کا شدید احساس پیدا کر دیا ہے اور اسے قسم پرستی کے پھرخیں ٹال دیا ہے۔ جاگیری ماحول کے پھرخیں خداوں کے سامنے ہاک رکھتے رکھتے ہو اپنی انسانیت کے احساس کو بھی کوہی چھاہے۔ وہ جہالت، توہم پرستی اور تحصیل کے اندر ہر سیں بھکر رہا ہے اور مردہ روزایات کے بوقول کو اس انسان سے پوچھا ہے کہ شاید اسی میں اس کی نہات ہو۔ بھی جاگیری نظام کے رکھوالے ذہب اور پُرانی تہذیب کے نام لیوا لوگوں کو دردشی مانی گئی جو اپنے کی دعوت دیتے ہیں توہہ بھیرڈوں کی طرح دیوانہ والہ اور حمل دیتے ہیں۔ اور بھی۔ ہی مرشد ان خدیں

دگوں کو دنیا کے فانی کی ہر چیز سے بے تعلق کا درس دے کر حاصل  
جادو دانی کا سبز راغ دکھاتے ہیں تو وہ صبر دشکر کے نئے میں مرشد  
وکر گوشہ تہائی اختیار کر لیتے ہیں اور اپنی ہر حالی میں بطف ہر گون  
نظر کرتے ہیں۔ بہرحال انہیں جدوجہد کا وہ واسطہ دکھائی نہیں دیتا جو  
خوش حال اندھرا دانی کی طرف ہاتا ہے۔

اس بے رحم سماجی نظام کے ادارے ہوتے انسان کی تصوریہ ہاری  
تہذیب کے ہر پردے پر دکھائی دیتی ہے۔ ہمارے علوم و فنون میں  
اس کی جھلکیاں کہیں صاف اور واضح ہیں تو کہیں دھنڈلی اور غلام۔  
میں ہمارے ادب پر اس کا نقش بہت اُبھرا ہوا نظر آتا ہے۔ ہاں  
ادب میں انسان کی بے بس اور بے مانگی کا اتنا رونا روایا گیا ہے جیسے  
وہ اکٹ جابر اور ظالم قسمت کے سامنے ہاصل ہجور ہے اور کسی طرح  
بھی اپنی بیستوں سے پھکارا نہیں پا سکتا۔ اسی طرح ہمارا ادب  
تو ہم یہ سمجھی، قوامت پرستی اور احیا پرستی کے رجحانات کا بھی حال  
ہے۔ ہمارے کتنے ہی مصنفوں کا اہم رجحت پسند نظریات  
کے میل ہیں۔ یہاں تک کہ ہمارے قلمی ادارے اپنی درسی کتب اور  
پروگرام کے ذریعے بسا ادغات ان رجحانات کو تقویت پہنچاتے ہیں۔

اس قسم کے نہ ریلی خیالات کو فروخت دینے اور ہماری تہذیبی  
ذمگر کو پچھا سلیخ پر رکنے میں سامراجی طاقتوں کا بڑا اعتماد ہے۔ سماجی  
کے انتقادی اور سیاسی مقاصد صرف اسی وقت پیدا ہو سکتے  
ہیں جب دوسرے لکھ ان کے دست بھگر ہوں اسی لیے وہ تمام  
یہ امنہ نکون کو بلاد اسٹری یا بالا اسٹر اپنے شکنے میں کھنے کی کوشش

کرتا ہے۔ چنانچہ سامراج ہمیشہ ہماری منصب ترقی کے راستے میں رکاوٹ ڈالتا رہا ہے۔ اور آج ہم ہماری زراعت کو فروغ دینے کیلئے سامراج لظاہر پر خلوص ہمیشہ کردا ہے وہ دو اصل ایک سوچی سمجھنے چاہیے۔ ہمارے اقتصادی نظام کو پچھڑا ہوار کھنے کی۔ اس طرح ہماری منصب ترقی کا سال بیس پشت پڑ جاتا ہے اور ہمارے ان سامراجی لوٹ کھوٹ کے لیے موافق حالات بدستور قائم رہتے ہیں۔

ہمیں گری ہوئی حالت میں رکھنے کیلئے سامراجی ادی طور د طرف کے طلاقہ تہذیبی ذرا شعبجی استعمال کردا ہے۔ ہائے ہاں فلموں، کتابوں اور رسالوں کے ذریعے مختلف نسلم کے رجت پسند نظریے پھیلاتے جا رہے ہیں۔ اور اس طرح ہمارے شور کو پست، احساس کو سکنڈ اور عمل کو ہے اثر بنایا گا رہا ہے۔ ہمارے تہذیبی ادالے — مدرس اسینہا، ریڈیو، پریس وغیرہ سامراج کا آزاد کارہنے ہوئے ہیں۔ ہوتا ہے چاہیے تھا کہ یہ اوارے ہماری زندگی میں ایسا خوشی اور بلند حوصلی کے دیے جلاتے، لیکن وہ مختلف نسلم کے سامراجی انکار کے اعت ہمارے چاروں طرف ناپوسی، انسردگی اور غمکت خندگی کا اندر صیرا طاری کر رہے ہیں۔ سب کی بھلانی کے لیے اجتماعی جدوجہد کا درس دینے کے بجائے انفرادیت پرستی اور خود فرضی کی تحقیق کر رہے ہیں یا کسی فوق البشری امرد چاہرے کے تصور سے عوام۔ میں کم مانگی اور بے بس کا احساس پیدا کر رہے ہیں۔

ہماری تہذیبی زندگی پر سامراج کا جو اثر پڑتا ہے وہ ہماری قومی ترقی کے حق میں بہت مضر ہے۔ اس کا اندازہ کچھ اس بات سے

گایا جا سکتا ہے کہ ہماری صفتی ترقی نے ہماری تہذیب کو گتنا کم تاثر  
کیا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ جو تھوڑی بہت صفتی ترقی ہمارے دلخیز میں جعل  
ہے اس سے ہماری قوی تہذیب ہے میں کوئی بڑی تبدیلی پیدا نہیں ہوئی  
ہے۔ ہمارے عوام اپنے بھی فرسودہ جائیگری رشتہ میں پہنچ ہوئے  
ہیں۔ ہندوستان میں صفتی ترقی کے ساتھ ساتھ سرایہ داری کو فرمغ  
تو ضرور ہما ہے لیکن آزادی کے ساتھ نہیں، جیسا کہ یورپ اور امریکا  
میں ہوا تھا۔ ہمارے ہاں سرایہ داری ہمیشہ بیردنی سامراج کے پچھل  
میں رہی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہماری تہذیب میں سائنس اور عقل کا  
اتنا خالی نہیں ہما ہے جتنا بھری تہذیب میں سرایہ داری کے ورثع  
کے دور میں تھا۔ البته ہمارے دلیس میں سرایہ داری کی ترقی کے ساتھ  
ساتھ ہمارے علوم دنیا پر یورپ کے برلن اور سائنس تصورات کا  
ایک حصہ جو اثر ضرور پڑا ہے۔ آزادی 'سامادات اور تجدیدت کی لہیں  
نے ہماری ساکن تہذیب میں تھوڑی بہت پہل تو یعنی پیدا کی لیکن یہ  
پہل صرف اپری سطح تک محدود رہی۔ گھرائی سبک ہنری پیچ سکی۔ ہم اسے  
سلیق کا حصہ ایک ہجوماً ساصلی جملتے ہے تہذیب اور تجدیدی ہوئیں حال  
تین، اس سے براہ ماست حکمت میں آیا۔ لیکن ہماری آزادی کا بہت  
ظاہر اس سے پورے طور پر تاثر نہ ہو سکا۔ یوں کہ ہندوستان میں جب  
سرایہ داری نے انہیں صدی کے آخری حصے میں آنکھیں کھولنیں تو  
اس کی نشوونما کے ماستے میں مفری سرایہ داری کا ہمیاں کب بھوت جزوی  
سماراج کی فلک میں منہجاڑے کھڑا تھا۔ ساماراج کے دجد کے پیے ان  
نے تصورات کی صحت پہنچ نہیں کر سکا اثر دھتی تھی۔ اس نے ساماراج

نے درست ان خیالات کو عام ہونے سے بے با بلکہ ان کی اصل صورت کو  
بھلی سخ کر دیا۔ اس کا تجربہ ہوا کہ ہماری تہذیب ان خیالات کے بہار  
آگے نمٹھنے سکی اور اس میں اب بھی خلائی، ذات پات اور پرواق جو  
کے رجحانات کا اقرار ہیں اور سامنی طرز فکر کے بجائے تو ہم پرستی لئے تذکرے  
اندیشی کا عدد بہت ہے۔

لیکن اس سے یہ نہ چنانچہ ہے کہ ہماری تہذیب کا کوئی روشن پہلو  
نہیں ہے۔ ہمارے سماج کے انعدام طاقتیں برابر امیر ہیں جیسے جو  
ایک نئی حیات پرور تہذیب کی نیتی ہیں۔ جاگیر وادی کے بعابر سے  
دبلے ہوتے عوام اپنی آزادی اور موشح حالی کے لیے جدد جہد کر رہے  
ہیں۔ جتنا سامراج کے قلمروں کی شدت سے صرف بیڑا ہی نہیں ہے بلکہ اس  
کے خلاف مر سرپیکار ہی ہے جو امام گی صنوں میں جس تدریک بھی اور  
ضیوفی پیدا ہوتی ہائی ہے، اسی تقد افسوس اپنی ختح کا یقین پوتا جاتا  
ہے اور ان کی جدد جہد اور تحریک سے آگے بڑھتی جاتی ہے۔ اس کے  
ساتھ ساتھ ان کا شور پوان پڑتا جاتا ہے اور دل نئی امسکوں  
اور صحت مند احساسات سے صور پوتا جاتا ہے۔

جان ہماری تہذیب میں شرطے مجھے جاگیری نظام اور مخصوص  
سامراج کے ساتے نظر آتے ہیں وہاں ایک ابھرتے ہوئے تو انہیں  
نظام کی جگہ بھی دکھائی دیتی ہے۔ بالخصوص ہمارا ترقی پسند ادب اس  
رجحان کا آئینہ دار ہے۔ یہ ادب تہذیب کے آئی عنابر کے خلاف آواز  
انشا ہے جو جاگیر وادی، سرمایہ وادی اور سامراج کو تقویت پہنچاتے  
ہیں اور تہذیب کے ان پہلولوں کو اجاگر کرتا ہے جو آزادی، مجہودیت

ادنوش حالی کی جدوجہد میں منتکش حاوم کی وہت بڑھائے  
اور دہنائی کرتے ہیں۔

اب ہماری تہذیبی ترقی کی کیا سوت ہے، یہ ایک ایسا سوال ہے  
جو مختلف فلسفوں میں ہمارے سامنے آتا رہتا ہے۔ موجودہ صورتِ حال  
میں ترقی کا ایک واضح رُخ ہے کہ اپنی تہذیب کو سماجی اشات  
سے آزاد کیا جائے۔ اس کے سنتی ہیں کہ ہماری تہذیب کا رنگ  
رُدپ قوی ہونا چاہیے اس کے لیے عالمی تہذیب (cosmopolitanism)  
(جودہ) کی سی سماجی تحریکوں کے خلاف جدوجہد کرنی پڑے گی۔  
جو بنا ہر زنگ یا بے ضرر مسلم ہوتی ہیں لیکن جن کا اصل مقصد پس اند  
ملکوں پر سماجی تہذیب کو سلطنت کرنا ہے۔

لیکن قوی تہذیب کا یہ مطلب نہیں سمجھنا چاہیے کہ پورے ملک  
میں ہر لحاظ سے تہذیبی رکسامی ہو، جیسی کہ اس وقت ہاتھ ملک  
میں زبان کے محلے میں کوشش کی جا رہی ہے۔ ہندوستان  
جیسے ملک میں جہاں مختلف خلقوں کی اگل اگل زبانی ہیں، قوی  
تہذیب کے نام پر کسی بھی زبان کو دہانا نہ صرف غیر معمودی اور  
نا منصنا نہ فعل ہے بلکہ تہذیب پر بھی بہت بڑی چوٹ ہے کیونکہ زبان  
تہذیب کا ایک اہم حصہ ہے۔ تہذیبی ترقی کے لئے ضروری ہے کہ کمک  
کی تمام نیافض کو پورے طور پر پہنچنے ہوتے کی ہوں لیکن اور آسانیاں  
ہیا کی جائیں۔

قوی تہذیب کا مطلب، بھی نہیں ہے کہ ہمیں ااضنی سے جو کہ  
تہذیبی میراث ہی ہے، اسے ہم جوں سا توں پہنچنے کا کام پھر

ہمیں اس درستے میں سے صرف اُسی ہتھے کو اپننا چاہیے جو صاحب اور جاندار ہے۔ جس نے انسانی زندگی کو اسی گئے بڑھانے میں مددی ہے۔ جس سے انسان دستی کی روایات والیت ہیں اور اسی ہتھے کو ترک کر دینا چاہیے، جو گھٹیا اور پہنچانے ہے، مگناو نا اور مٹا رہا ہے۔

اسی طرح تو ہی تہذیب سے یہ بھی مراد نہیں ہے کہ ہم دمرے کوں کی تہذیبوں سے نہ آ توڑ لیں، بلکہ ہمیں چاہیے کہ ہم درسی تہذیبوں کے محنت میں اور ترقی پسند عناصر کو اپنی سماجی ضرورتوں اور تاریخی مطابقوں کے مطابق جذب کر لیں۔ اس کے بغیر ہماری تہذیب موجودہ دور کے تعاضوں کو پہنانہ کر سکے گی۔ ہماری تہذیب کی ہیئت تو قومی ہوگی، یعنی اس کی روح سو شکل۔ اس کی تہذیب پر فقط تھی بھر لوگوں کا اجاہ نہیں بلکہ سب کا تصرف ہونا چاہیے۔ صرف دہی تہذیب حواس میں مقبریت حاصل کر سکے گی جو ان کے مفاد کو سامنے رکھے گی، جو ان کی خوشش حالی کی صفات کرے گی اور جو ان کے شود اور سمجھ بوجھ کے مطابق ہوگی۔ اس یہے تہذیب کو سو شکل بنانے کی خاطر تہذیب کے ذرائع کو حواس کے تربیب لانا ہوگا۔ خاص طور پر زبان اور طرز بیان میں جویں اصلاح کرنی پڑے گی تاکہ تہذیب کو حواس تک پہنچایا جا سکے۔ تعلیم کا ایک جام سبق نظام قائم کرنا ہوگا جس سے حواس فائدہ اٹھا سکیں۔

ہماری تہذیبی ترقی کا ایک اور اہم رُخ ہے۔ اب تہذیب اس وقت یک نہیں پنپ لئے گی جبکہ اس کی بنیاد سائنس پر نہیں رکھی جاتی۔ اس کے معنی ہیں کہ ہمیں جاگیری دور کی مرودھر تو ہم پرستی اور سامراجی دور کی تابعیت پسندی الحفظیت پرستی کے خلاف برابر جدوجہد کرنی ہوگی۔ ٹھوس واقعات کی بخشی میں پچائی کی کھج کرنی پڑے گی۔ ادھی حیثیت پرستی کے بجائے شاہد ہے اور تجربہ کر شیخ راہ بنانا ہوگا اور پھر جان بین اور جلخی پر کہ پہلی کی بنیاد رکھنی پڑے گی۔

اس طرح جو قومی اور سائنسی تہذیب آجھے گی وہ عوام میں خود احترادی پیدا کرے گی۔ ان کی تفییق توں کو برداشتے کار لائے گی اور انھیں توہمات کی دلمل سے نکال کر ٹھوس زین پر قدم بڑھانے کا موقع دے گی۔

---

## ۷۔ قومی نظام تعلیم

قومی نظام تعلیم قائم کرنے کے سلسلے میں جو کوششیں ہوئی ہیں،  
اکیئے، پہلے ان پر ایک سرسری نظر ڈالیں۔ برطانوی دودھ کوت  
میں جب ہماری میشت کا نعال ہوا اور عوام ایک فتح معاشری  
بجنان میں بنتا ہو گئے تو پورے ملک میں ایک ہے بیتی ہیل ٹھی اور  
اس سے قویت کا خود بیدار چہا۔ ملک کے زبواؤں میں قویت  
کے احساس کو اجاتا گز کرنے کے لیے مختلف سماجی اسیاسی اور تہذیبی  
عمریکیں ابھرنے لگیں۔ انھیں تحریکوں کے اثر سے انیسویں صدی کے  
نصف سے ہی ملک میں بعض ایسے تعلیمی ادارے قائم ہونے شروع  
ہو گئے جن میں کسی حد تک قویت کی روح کا فرمایا تھی۔ دراصل  
اس وقت سے ہمارے ملک میں ایک قومی نظام تعلیم کے قیام کا  
مد ابریخال رہا ہے لیکن یہ ابتدائی کوششیں قومی نظام تعلیم کے  
کسی واضح تصور پر بننی نہیں تھیں۔ یہ فخر تو ہیجادی قومی تعلیم کو حاصل  
کے جو گاہ میں کی رہنا ہاں میں ایک اسکم کے طور پر ۱۹۴۲ء میں  
پیش کی گئی۔ حاصل یہ پہلی کوشش ہے جس میں قومی نظام تعلیم کے

کے خدوخال واضح طور پر نظر آتے ہیں لیکن باوجدیجہ آزادی کے بعد ہندوستان کی مرکزی اور ریاستی حکومتوں نے تعلیم کی ابتدائی منزل پر بینادی تعلیم کو قومی تعلیم کی جیشیت سے منقول کر دیا ہے = ایک کھلی ہوئی حقیقت ہے کہ بینادی تعلیم نے اب تک بہت کم ترقی کی ہے۔ جہاں تک خانوں اور اعلیٰ تعلیم کا تعلق ہے ان پر خود خوض کے لیے حکومت ہند کی طرف سے الگ الگ کمیشی مقرر ہے جسے 1960ء میں یونیورسٹی کمیشن قائم کیا گیا اور 1950ء میں سیکندری ایجوکیشن کمیشی پر تعلیم کی تمام نازل اور اقسام پر سچ بچار کرنے کے لیے 1972ء میں ایجوکیشن کمیشن مقرر کیا گیا تھا اسی وجہ سے ابھی تک علاقوں کے بینادی ڈھانپے میں کسی منزل پر بھی کوئی تبدیلی نہیں ہوئی اور آج ہمیں کوئی بھی ایسا نظام نظر نہیں آتا جس کو قومی نظام تعلیم کہا جائے۔

ہمارے ملک میں بعض بارٹر لوگ ایسے لیں گے، جو اس بات کے حق میں ہیں کہ پورے ملک میں تعلیم کا ایک ہی نظام قائم ہوتا چاہیے۔ اس سے مراد یہ ہے کہ کسی خصوصی منزل سے متعلق ملک کے تمام تعلیمی ادارے نہ صرف یکساں معیار تعلیم رکھیں بلکہ ہر سوئی میں یکساں ہوں۔ مثلاً مختلف مذکولوں پر تعلیم کی مدت، نصاب تعلیم اور کتابیں، طریقہ تعلیم، تنظیمی اور انتظامی سعادتات سبھی ایک سے ہوں۔ قومی نظام تعلیم کا اگر یہی تصور ہو تو پھر لا ذمی طور پر کل تعلیم مرکزی حکومت کے دائرة عمل میں آجائے گی، چاہے تعلیم پر ہر اور است مرکزی حکومت کا مذکول ہو اور جاہے مرکزی حکومت کی طرف سے ریاستی

حکومت اس کا استسلام کرے۔ قاہر ہے ایسا نظام پہل دار نہیں ہو سکتا۔ اس کے تحت مقامی ضرورت اور مفاد کو منتظر رکھنا خیل ہو جائے گا، ایسے نظام میں اس بات کا احتمال ہوتا ہے کہ وہ آمرت سا انداز اختیار کرے اور اس میں شخصی آزادی اور اربع کی محنجی ایش بہت کم رہ جائے اور ایک جادہ نظام تعلیم قائم رہ جائے۔ ایسے نظام میں اس بات کا بھی خطرہ ہے کہ اگر کہیں مرکزی پالیسی میں کوئی غلطی ہو جائے تو پورا ملک اس کی پیٹ میں آجائے گا اور پوری قوم اس کا نقشان اٹھائے گی اس سے یہ کہ ایسے نظام میں غلطی کی اصلاح کرنے میں درجے گی۔ ہمارے ملک میں ایسا نظام نہ تو ممکن ہے اور نہ پسندیدہ، یکجا ہندوستان ایک دیس ملک ہے جس میں مختلف نژادوں کے لوگ رہتے ہیں، مختلف زبانیں بولتے ہیں اور مختلف تہذیبوں کے علیحدہ دار ہیں اور مرتب کی مختلف منزلوں پر ہیں، اور اس دبے ملک کے تمام لوگوں کی تعلیمی ضرورتیں یکسان نہیں ہو سکتیں۔

ایسی صورت میں تو میں نظام تعلیم کیا ہو؟ دراصل تو میں نظام تعلیم کا تعقیل ان انفرادی مقاصد سے ہوتا چاہیے، جن کے ملک نے پہنچنے پڑے تینیں کیا ہے۔ تعلیم کی ہیئت، تنظیم اور اس کی تکنیک شناختی چیزیں رکھتی ہیں۔ اس سے ایک طرف اس بات کی خصائص ہوگی کہ تعلیمی مقاصد کے معاملے میں سارا ملک شفقت ہے اور دوسری طرف یہ فائدہ ہو گا کہ مقامی حالات اور ضروریات کے مطابق تعلیم کے طریقہ رکار میں تحریم و تنفس بھی کی جاسکے گی، ایسی صورت

میں مختلف ملاؤں کے لوگ اپنی آداؤ اور آفی اور سو بھر بوجہ کو  
بڑوئے کار لاسکیں گے۔ اس کے ملاؤں ایک اپچانی کی بات = بھی  
ہے کہ اگر پالیسی بنانے والوں سے کوئی فلٹی سرزد ہو جائے تو  
اس کا جلد تدارک ہو سکے گا اور پورے ملک کے کوئی بہت بڑا نفعان  
انخانا پڑے گا۔

کسی بھی ابھرتے ہوئے سماج میں تعلیم کو ایک اہم حیثیت حاصل  
ہوتی ہے۔ اس کا منصب صرف، یہی نہیں ہے کہ ان اثرات کو  
مستحکم بنانے والے سماجی حرکات کی وجہ سے پہنچا جائے ہیں بلکہ  
ان طاقتوں کی معادن و مردھگار بھی ثابت ہو جو سماج میں صحت مدد  
تبدیلیاں لانے کی کوشش کر رہی ہیں۔ اس طرح تعلیم کو سماجی  
تبدیلیوں کا ایک آزاد کار بھی ہونا چاہیے لیکن تعلیمی ادارے یہ کام  
حسن اسی وقت ہی کر سکتے ہیں۔ بلکہ سماجی تغیر کی سمت داخل  
بلور سے متین ہو۔ ہندوستان میں خوش قسمی سے اس سمت کا  
تین ہو چکا ہے۔ ہمارا ملک موصوفہ قسم کی سماجی تشكیل کی طرف  
گمازن ہے۔ جو کہ رزقار بہت سست ہے اور طرح طرحوں کی  
ہباؤ ٹھیں درپیش ہیں چہر بھی ہم ایک ایسے سماج کی تغیریں لے  
وٹے ہیں جو ملک کے اڈی اور تہذیبی وسائل کو سلسل ترقی دے  
سکے ہا کہ فک کے ہر فرد کو ایک جہذب اور خوش گوار زندگی کی  
برکتوں سے مالا مال کیا جاسکے۔ یہ صرف ایک ایسے سماج میں ممکن  
ہے جو نہ صرف مادی اور تہذیبی ضروریات کو پیدا کرنے کے ذریعے  
اور وسائل کی توسعی برابر کرتا رہے، بلکہ ان وسائل کی تقسیم

کا بھی مناسب استھانم کرے تاکہ پورا سماج اوری اور تہذیبی  
درستون سے فیضیاب ہو سکے۔

اگر ہم اپنے پنج سارے منصوبوں کا جائزہ لیں تو ہمیں ان مقاصد  
کی نشان دہی ملتی ہے جن کا ذکر اور پر کیا جا چکا ہے۔ ان منصوبوں  
میں ان ہی مقاصد کے پیش نظر پیداوار کے میدان میں پبلک میکٹ  
پر بہت نور دیا گیا ہے۔ حواہی نلاح اور پیور کا رہنمائی ان منصوبوں  
میں خاصانہ یا ان نظر آتا ہے۔ اسی کے ساتھ ساتھ اشتراک عمل  
اور اتحاد باہمی کی اہمیت کا اساس نہ صرف پیداواری ملتے ہیں  
 بلکہ رہا ہے بلکہ سماجی زندگی کے میدان میں بھی اس پر زور دیا جاؤ  
 ہے۔ امداد باہمی کی تحریک اور پنجاہیت رفع کے اداروں کا قیام  
 اس کی دو بڑی مثالیں ہیں۔

ہمارے دلیس میں سماجی تبدیلیوں کی سوت کیا ہے اور کس  
 قسم کا سماج ابھر رہا ہے اس کا انداز اسکی خود کے مندرجہ بالا  
 بحث سے کیا جاسکتا ہے۔ اب ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ وہ کون سے  
 مقاصد ہیں جو ہندوستان کے قومی نظام تعلیم کے میام میں ہماری  
 رہنمائی کر سکتے ہیں۔ ہمارے خیال میں موٹلٹ تسم کی سماجی  
 تعلیم کا تقاضا ہے کہ جمہوریت اسیکو لرازم اور قومی یک جتی  
 کو خاص طور پر قومی نظام تعلیم میں جگہ دینی چاہیے۔ اب اس پر  
 غصہ کرنے کی ضرورت ہے کہ ان میں ہر ایک کے متعلق تعلیم کے  
 کیا فرائض ہیں۔

یوں تو تعلیم کے میدان میں جمہوریت کے بہت سے تقدیمی

ہیں لیکن یہاں صرف چند کا ذکر کرتا مناسب ہو گا۔ سب سے اہم بات  
تر یہ ہے کہ لکھ کے ہر فرد کو تعلیم کے مادی موقع بہم پہنچانے  
جائیں کیونکہ اس کے بغیر نہ تو شہریت کے حقوق و فرائض کا احساس  
ہو سکے گا اور نہ جمہوریت کا تیام۔ یہ اصول اتنا اہم ہے کہ اسے  
ہر ایک جمہوری ریاست میں دستوری چیزیں حاصل ہے۔ چنانچہ  
دستور ہند کی دفعہ نمبر ۵۷ میں ہدایت کی گئی ہے کہ دستور کے تقاضا  
کے دس برس کے اندر ریاست کو چند برس تک کے تمام لڑکے اور  
لڑکیوں کے لیے مفت اور لازمی تعلیم کا انتظام کرنا چاہیے۔ اس  
کے مطابق ۱۹۴۷ء تک ہندوستان کے تمام بچوں کے لیے عام تعلیم  
کا انتظام ہونا چاہیے تھا۔ لیکن یہ اتنا بڑا کام ہے اور ترقی کی  
وقتار اتنی سُست اور دسائل اتنے محدود ہیں کہ ۱۹۴۷ء سے  
پہلے اس کی تکمیل ناممکن معلوم ہوتی ہے بلکہ استادی تعلیم کے عاملے  
میں بعض بچپنی ہوئی ریاستوں مثلاً یوپی، بہار و خیرو میں اس حدی  
کے انتظام تک بھی اس کی تکمیل مشکل ہوئی۔ اس لیے اس بات کی  
شدید ضرورت ہے کہ اس معاملے میں مرکزی حکومت کی طرف  
سے مناسب اقدامات کیے جائیں۔ یہ اقدامات اس لیے بھی ضروری  
ہیں کہ مختلف ریاستوں کی تعلیمی حالت میں بہت تفاوت ہے۔ یہی  
نہیں بلکہ ایک ہی ریاست کی آبادی کے مختلف حصوں میں تعلیمی  
لحاظ سے بہت فرق پایا جاتا ہے۔ مثلاً بمعظم نسوان، پس ماندہ فرنٹ،  
ہر بچن اور مختلف قبائل تعلیمی ترقی کی راہ میں بہت پھرپڑے ہوئے  
ہیں۔ یعنی اسی وقت پر ہو سکتی ہے جبکہ ان میں ماندہ لوگوں

کی علمی سطح کو اونچا کرنے کے لیے قومی پیانے پر حاضر کوشش کی جائے۔

دوسرا ہم ہلو یہ ہے کہ حواس میں تعلیم کے ذریعے ایسے رجحانات، سمجھ بیجو، عادات و اطوار اور خصوصی صلاحیتیں پیدا کی جائیں جو ہبھودی طرزِ زندگی کی روایت روایں ہیں۔ اس مقصد کے حصول کے لیے اس بات کی ضرورت ہے کہ فنایت تعلیم، درسی کتابیں اور پیدا تعلیمی پروگرام اسی کے مطابق ڈھالا جائے۔ ایک ایسی قوم کے لیے جس میں مختلف تہذیبی، ذہنی اور سماںی فرقے ہوں یہ بہت ہی ضروری ہے کہ ہمارے نوجوانوں میں سچے عواداری پیدا ہو اور وہ ان اختلافات اور امتیازات کے باوجود یکانگت صور کر سکیں اور اس جذبے سے مرشاد ہوں کہ اس نکاح کی خوش حالی اور ترقی میں سب کی ذاتے داری ہے اور سب برابر کے شریک ہیں۔ اس کی اہمیت موجودہ صورت حال میں بہت زیادہ ہے کیونکہ ہمارے بعض تعلیمی پروگراموں میں "شادوںیت" کی صورت تصب کا رجحان ظاہر ہوتا ہے۔ درسی کتابوں میں بھی بھی بھی دوسرے فرقوں کے لیے اگر نفرت نہیں تو مکتری کی جھلک ضرور نظر آتی ہے۔ لہذا یہ بہت ضروری ہے کہ طالب علموں میں قلع نظر اس کے کوہ کس نہیں، نسل، رجک زبان یا خطے سے تعلق رکھتے ہیں باہمی حرمت و احترام کا جذبہ پیدا کیا جائے۔

جبکہ دیت کی راہ میں ایک دعاوٹ یہ بھی ہے کہ ہم میں منیث القوم ذاتے داری کا بہت کم اساس ہے۔ کام چور اور

خود فرض افراد سمجھی پرچمی بجهدیت نہیں قائم کر سکتے۔ لہذا ہمارے قلمیں اداروں میں ایسے موقع فراغم کرنے چاہیں کہ طلباء میں ذئے دادی کا اساس پیدا ہو، تاکہ وہ آئندہ قوم کی ذئے داریوں کو بخوبی کے قابل ہو سکیں۔

چونکہ سماشی ترقی ایک خوش گار زندگی کے لیے لازمی چیز ہے اس لیے قلمی پر دگلام میں اس بات کا اہتمام ہوتا چاہیے کہ طالب علم نہ صرف ایسی تربیت حاصل کریں جو ملک کی پیداوار کو بڑھانے کے لیے ضروری ہے بلکہ ان میں ان کا مول کی طرف ایک سمجھ رجحان بھی پیدا ہو جو ملک کی خوش حالی کے خامنے میں۔ دھمل مفت کے احترام کا سچے منہوم ہی ہے۔

دستوری حیثیت سے ہندوستان ایک سیکولر ریاست ہے لیکن ہماری تاریخ نے ہمارے لیے ایک ایسا درشت چھوٹا ہے جو سیکولر ایڈم کی مددح کے منافی ہے اور ہم ابھی تک اس کی گرفت سے بھل نہیں سکتے۔ آج بھی دیس میں ہر قسم کے فرقہ دار ایڈم، ایسا پسند اور تاریک اندریش بظاہر پارسان کے بیاس میں جلد گر ہیں اور وہ سیکولر ایڈم کے خلاف صفت بستے ہیں۔ یہ حقیقت صرف سیاسی سطح پر ہی موجود نہیں ہیں بلکہ سماجی زندگی کے تمام پہلوؤں پر اثر انداز ہو رہی ہیں۔ ظاہر ہے قلمیں پر ان کا بہت گہرا اثر ہو گکہ ایسا پسندی اور رحبت پرستی کا یہ رہیاں۔ صرف ان اداروں کے قلمیں پر دگلام پر دادی ہے جن کو بعض ذر ہی جا حتیں کی سرسری حاصل ہے، بلکہ ان اداروں میں بھی اس کی جگہ نظر آتی ہے۔

جو ملے اوت حکومت کے نویز ہگانی ہیں اور اس کا میجر ہے کہ  
ہمارے اولادیں یہی حکمت اپنی کے نام پر برٹش کی تو ہم پرستی  
اور تمام پسندی کو فروغ دیا جائے۔

سوال ہے کہ سیکولر اسلام کیا ہے؟ کیا اس کا مطلب ہے  
فہریہ کے حاملے میں خیر خاب طریقی؟ بعض آزاد خیالوں کے نزدیک  
سیکولر اسلام کا مطلب اُس کے سرا اور کچھ نہیں کہ کسی خاص ذہب  
کی پشت پناہی نہ کی جائے۔ یہ ایک منفی مہموم ہے۔ دراصل سیکولر اسلام  
کا تصور کہہ شہت قربوں کا حامل ہے۔ یہ وہام اتنا ہے میں انسان  
سماج اور نظرت کی طرف ایک استدلال اور سائی رہنمائی  
پیدا کرتا ہے۔ دراصل سیکولر اسلام جدید طرزِ تکری کی بعد ہے۔ آج  
دیباں میں ادی خوش حال کا انحصار صنعتی ترقی پر ہے اور صنعتی ترقی  
سامنے اور میکنولوژی کے بینر نامکن ہے۔ اس سے بھی زیادہ اہم  
چیز سائنس کی روح ہے، جو ہر شہری کے طرزِ تکری اور طرزِ ترقی کا پر  
مادی ہونی چاہیے تاکہ یہ تکمیل تھب اور تو ہم پرستی کی گھنٹی ہے  
خمل کر جاتی معاشرش کی محلی خنا میں سانس لے سکے۔ اور اسی اور  
تہذیبی ترقی کی منزل کی طرف تیزی سے قدم بڑھائے۔

کبھی بھی چارے تک کے بعض بااثر اور دشن خیال لوگ  
ہدایت کرتے ہیں کہ تعلیم کو اپنی کی بودھانی اقدار کے حوصل کا ذریعہ  
ہنا چاہیے تاکہ عدالت حاضر کی ادیت پرستی کے سیلاپ کو رکا جائے۔  
ویسے بات ہے کہ یہ حضرات مفری سائنس اور میکنولوژی کے  
دلدارہ بھی ہیں اور چاہتے ہیں کہ تکمیل میں ان کی ترقی ہو۔ بظاہرہ

فیال بہت موقول حکوم ہوتا ہے لیکن اسی نصیحت سے رحمت پرستی کے پیشے بھی پہنچتے ہیں۔ با اوقات دیکھا گیا ہے کہ در حانیت کی پیروی اور دادیت کی خلافت کا تیجہ قدمات پرستی کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے اور اس سے ملک کی خوش حالی کی حدود اپر کو صدر پہنچتا ہے ظاہر ہے کہ رجحان ملک کے لیے بہت ضرور ہے۔ قدر ہے کہ ایسی تعلیم سے توہم پرستی کو فردخ حاصل ہو گا اور مسائل کو عقل کی کوئی پریکشے کی طرف سے بے نیازی برقرار ہے۔ موجودہ صورت حال میں یہ رجحان زیادہ خطرناک حکوم ہوتا ہے یعنی کہ بدستی سے آج کل ہمارے ملک کی نصیحت اس کیلے بہت سازگار ہے۔ ایسے نیالات کا پیچار کرنے سے اس بات کا سخت انداز ہے کہ جدید طرزِ نسل کر اور سیکولر ازم کی روح دب جائے گی۔ لہذا حضورت اس بات کی ہے کہ تعلیم کے ذریعے لوگوں میں سائنسی رجحان پیدا کیا جائے۔ اس سے ایک طرف وہ غیر منصفانہ امتیازات مست جائیں گے، جو ذات پات اور نسل درجہ کی بنیاد پر قائم ہیں، اور دوسرا طرف مجھ میں میں ہمارے ہاں سیکولر ریاست کا قیام عمل میں آئے گا۔

تو می ترقی کے لیے تو یہ یک بھتی بہر کیت ہاگزیر ہے اور ظاہر ہے کہ تعلیم ہی اس کے حوالے کا ایک موثر ذریعہ ہے۔ مگر اس میں ابھی تک ان امکانات سے ہم پورے طور پر استفادہ نہیں ہیں جو تعلیم کی حدود کے اندر ہیں۔ در اصل تو یہ یک بھتی ایک نفیتی مسئلہ ہے، جب تک تمام لوگوں میں ملک سے واپسی کی اساس نہیں ہو گا اور وہ یہ نہ بھین گے کہ اس ملک میں ان کی

جان، مال اس سوت تحفظ ہے اور ان کے لیے ذات پات، ذہب، زینت  
 یا جائے سکونت کی بنابری خصی یا جاہتی ترقی کا کوئی راستہ بند نہیں  
 ہے، اس وقت تک تو قبیلہ کا سلسلہ حل نہیں ہو سکے گا۔ اس  
 حالتے میں تعلیم کا ایک اہم منصب ہے بعض ادفات کہا جاتا ہے کہ  
 دیس کی ایکتا کے لیے ضروری ہے کہ پورے ملک میں ایک ہی  
 قسم کی تعلیم ایک ہی طریقے سے اور ایک ہی زبان کے ذریعے دی  
 جائے، یہ بہت خطرناک تجویز ہے۔ اگر یہ فلت فرقوں کے ساتی  
 تہذیبی اور ذہنی احتیازات کو نظر انداز کر دیں اور انہیں کسی ایک  
 تعلیمی سانچے میں ڈھانا چاہیں تو ڈر ہے کہ اس طرح دملن سے  
 واپسی کا جذبہ پیدا نہ ہے گا اور ذہنی تحفظ کا احساس پیدا  
 ہو گا، بلکہ اس کے بر عکس نتائج برآمد ہوں گے جس جماعت کی تہذیبی  
 ضروریات کو نظر انداز کیا جائے گا۔ اس کے ذہن میں ٹشکوک پیدا  
 ہوں گے کہ قبیلہ کے ذریعے اس کی تہذیب کو مٹایا جا رہا ہے۔  
 درہل یہ بیکا بھت کی راہ نہیں ہے بلکہ بیکا بھت کا راستہ ہے بہن دستان  
 کے غصوص حالات کے پیش نظر قبیلہ کا ایک ایسا ہمسر گیر  
 تصور بہنا چاہیے کہ جس میں مختلف تہذیبوں کا ایک خوشنامگم ہو،  
 مگر ایک ایسا مرغ تیار کیا جائے جس میں مختلف دیگر اور مختلف  
 شکلیں ہم آہنگ ہو کر ایک دوسرے کے عنین کو دو بالا کریں اور کشت  
 میں درجت کا خود پیش کریں۔

اسی لیے بہن دستان کے قبیلہ نظام تعلیم میں اس بات کا پورا  
 اہتمام ہونا چاہیے کہ اس کے ذریعے ہر تہذیب کی نشوونما ہو سکے۔

صرف اسی صورت میں ممکن ہے جب کہ مختلف مذاقوں اور فرقوں کے زبان و ادب، آرٹ، آرٹیسٹ اور نسلیت کے مراتع بھم پہنچائے جائیں۔ ہم اپنے ہم دلنوں میں جذباتی ہم سماں ہیگلی صرف اسی طرح ہیدا کر سکیں گے۔

حضرت امام کہہ سکتے ہیں کہ ہمارا قومی نظام تعلیم ایسا کرام ہمگامان معاصر کے حوال میں ہماری رہنمائی کر سکتے، جن کے لیے ہم کوششیں۔ اس نظام تعلیم کے تین ستون ہیں۔ جہودیت، یکوارازم اور قومی یکجہتی۔ یہ تینوں لازم دلنوں میں اور ایک دلسرے کے استحکام کی شرط ہیں۔ اگر تینوں ستون اپنے اپنے بوجہ کو ٹھیک طور سے اٹھا سکیں تو یقیناً ہم اپنے لکھ میں قومی نظام تعلیم کی ایک مضبوط حالت تعمیر کر سکتے ہیں۔

---

## ۸۔ شہریت کی تعلیم

اس موضوع پر بحث کرنے میں آسانی ہوگی اگر ہم اسے چند خاص حصوں میں تقسیم کر لیں اور پھر ہر ایک حصے سے الگ الگ بحث کریں۔ یہ سے حب ذلیل ہیں۔

شہریت کا تصور انسان کے ذہن میں کیسے پیدا ہوا؟ اس کی نشوونما یا نکر ہوئی؟ شہریت کا صحیح نہجوم کیا ہے؟ اس کے لیے کس قسم کی تعلیم ہوتی چاہیے؟ ایسی ادارے شہریت کی تعلیم کس طرح دے سکتے ہیں؟

ابتدائی انسان ہر طرح آزاد تھا۔ اس کی نظر و حرکت پر اگر کوئی قوت پابندی عائد کرتی تھی تو وہ تھا اس کا طبعی ماخول وہ اپنی ضرورت کو جس طرح چاہتا پورا کر لیتا تھا۔ جب اسے بھوک لگتی نہ کسی جائز کو ادا کر یا کسی دردخت کے پھل پہنچان قبول کر اپنا پیٹ بھر لیتا تھا۔ جب وہ تحکم جاتا تو رہاں چاہتا یہ تھا اس کا اور سوچتا۔ غرض ساری دنیا اس کی حق تھی لیکن اس کا حق بہت ہوتے تھے بلکہ بالا شرکت غیر قائم نہیں ہے سکا۔ جوں جوں

انسانی نسل میں اضافہ ہوتا گیا اس کو اس بات کا احساس تیز سے تیز تر ہوتا گیا کہ دنیا کی چیزوں کے استعمال میں دعا درد کو شامل کرنا تا ہمیز ہے۔ دراصل یہ ہی وہ احساس ہے جو ابتدا میں اجتماعی زندگی کا سبب بنتا۔ اجتماعی زندگی کی نشود نما کے لیے انسان کو اپنے اور پرکھ پابندیاں لگاتے کی ضرورت محض ہوئی۔ یہ تھا شہریت کا پہلا تصور جو انسان کے ذہن میں پیدا ہوا۔ انسان نے مراد تجربے سے سمجھا کہ اس کے ہر حق کے ساتھ ایک فرض بھی وابستہ ہے۔ گلیا کہ شروع میں جن ذستے داریوں کا بوجھ انسان کے کندھوں پر پڑا وہ کسی بیردنی طاقت یا تختیست نے اس پر زبردستی عائد نہیں کی تھیں بلکہ اس نے خدا بخیں فردی کچھ کر اپنے زستے لیا تھا لیکن جماعت کے بڑھنے کے ساتھ ساتھ شہریت کا رنگ روپ بھی برلتا گیا۔ رفتہ رفتہ پوری جماعت کی بگ ٹڈر فرد واحد کے ہاتھ میں آئی جو سب سے طاقتور اور ذہنی ہوا بس اس نے ساری جماعت کو اپنے حکم کے مطابق پلٹنے پر مجبور کیا، نتیجہ یہ ہوا کہ وہ انسان جو آزاد پیدا ہوا تھا اور شروع میں کچھ وہ سے تک آزاد رہا بھی، رفتہ رفتہ ظلامی کی زنجیری میں بکڑا گیا۔ اجتماعی زندگی نے نئی نئی شکلیں اختیار کیں۔ کبھی پر دہتی نظام قائم ہوا تو کبھی جا گیرداری۔ کبھی اپریلیم نے بعد پچھڑا تو کبھی فاشزم نے۔ یہ سارے بے کے سارے نظام کسی کسی شکل میں آج بھی موجود ہیں۔ اس وقت بھی دنیا کے بعض حصوں میں ظلامی کی رسم جا رہی ہے۔ جہاں آفایک نژدیک ظلام کی قدر

و تیت ایک نہ خرید مولیشی سے زیادہ نہیں ہے۔ اب بھی کہیں کہیں جا گیرداری لپنی سدا یتی شان و شوکت کے ساتھ پہنچے جائے ہوئے ہے۔ اپریل میں فلت بھیسوں میں دنیا کے بیشتر حصے کو دن رات کھلے بندوں لوٹ رہی ہے اور فاشنزم اپریل میں کی در مقابل بن کر انسانیت کو تباہ و برباد کرنے میں اپنے حریف سے بازی لے جانے کی جان توڑ کو ششش کر رہی ہے۔

ہر نظام اپنے موجود کو قائم رکھنے کے لیے کچھ تذہب ضرور کرتا ہے۔ وہ افراد کے لیے خاص راستے بھی تجویز کرتا ہے اور اپنی قوت کے بل بوتے انہیں ان راستوں پر چلنے کے لیے مجبور کرتا ہے۔ اس کے نزدیک "شہریت" نام ہے ان بھائیوں نے راستوں پر چلنے کی صفت کا کسی نظام کی نظر میں اپنے شہری کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ وہ اس نظام کو سب سے اچھا سمجھے اور اس کی بقا کے لیے ہر قسم کی جدوجہد کرے گویا اس کا مقصد یہ ہے کہ تمام افراد کو ایک ایسی سانچے میں ڈھال کر ایک نمونے کا بنادیا جائے اور اس طرح ایک بڑی حد تک انفرادیت کو ختم کر دیا جائے۔ فرض شخصی آنادی اور شہریت وہ متصاد پیغماں ہیں لیکن ہے یہ بہت مفعکر نیز اور ناسقول بات۔ وہ براستیں جو آج ایک خاص قسم کے انسان ڈھانے کا کام بہت انہاں سے کر رہی ہیں، ان کے بڑے بڑے نامور فرزند ہی کے نام آج بھی ان کی قریبی عزت و احترام کے ساتھ یقینی ہیں جس کے یوم پیدائش اور یوم وفات کو قومی تیجہار کا درج

حاصل ہے اس ٹاپ سے باکل خفت تھے جس کے پیدا کرنے کی  
آج جزو چد جاری ہے۔ اگر کوئی شہری میں آزادی والے اور آزادی  
محل کی بحث نظر آتی ہے تو اسے ریاست کپنے کی کوشش کرنے  
ہے گو کہ یہ خوبیاں ہیں جو کہ اس ریاست کے گذشتہ نہاد  
فرنزیوں کی شخصیت کا بہت خوبیاں حصے تھیں۔ امریکہ والے ابراہیم  
لئکن کا نام بہت ووت دا حرام کے ساتھ لیتے ہیں۔ ان کے ان  
لئکن کی شان میں تھیں کے دیوالی کے دروازے بھرے پڑے  
ہیں لیکن دہان آج ان لوگوں کو ٹھاٹھت جیل میں ٹھوٹھ دیا جاتا  
ہے جن میں لکن جیسے خیالات اُبیرتے نظر آتے ہیں۔ تمام مغربی  
مالک حضرت میسیح کی تعریف کرتے ہیں تھکے یعنی وہ اگر آج  
زندہ ہوئے اور اپنے اصول کے مطابق جگ جدل علی شریک  
ہونے کے خلاف آواز بلند کرتے تو ان کی حوجت بنتی اس کا اندازہ  
آپ بخوبی لگا سکتے ہیں یا تو انہیں کسی کاں کو ٹھری میں بند کر دیا  
گیا ہوتا جہاں ان کی آواز سننے والا بجز اپنے ذات اور ان کے  
خدا کے اور کوئی تیسرا نہ ہوتا یا بھر سرے سے ان کا حساب ہی  
بیباق کر دیا گیا ہوتا۔ اس سے ظاہر ہے کہ اس قسم کی پیرویت  
بمیشیت لیک آئیٹیلی کے بہت ناقص چیز ہے کیونکہ اس سے تھیں  
کے سارے سوتے بند ہو جاتے ہیں اور ذہنی طور پر انہیں  
غلام بن کر رہ جاتا ہے۔ ذہنی غلامی کبھی ٹڑے آدمی پیدا نہیں  
کر سکتی بلکہ میں تو یہ کھول گا کہ اس کی وجہ سے تو مولی اس کی  
بھی اپنی صلاحیتوں کے مطابق ترقی نہیں کر سکتے۔

ابحال ہے پیدا ہوتا ہے کر کیا ہر حسم کی شہرت انسان کی  
ترقی کو دکتی ہے لعدہ شہریت کی تعلیم لازمی طور پر مکھیا اور پست  
حسم کے انسان پیدا کرنی ہے ا نہیں پر تھیک نہیں ہے اہل میں  
شہریت کا قلق جیسا کہ میں نے خود ہمیں بتایا ہے سماجی نظام  
سے ہے اگر کسی سماج میں ایشہ بڑھنے اور ترقی کرنے کے بیچ  
موجود ہیں اگر وہ سمجھتا ہے کہ حواس کی ترقی اس کے لیے ضروری ہے  
کہ بجائے خید ہے توہ اپنے افراد کی انفرادیت کو دبا کر ختم کرنے کے  
بجائے اچارے کی کوشش کرے گا اسے اپنی طرح پہنچنے پہنچانے  
کے وقت دے گا۔ وہ ان توہ کی سرکوبی کرے گا اب حواس کو ترقی  
کرنے سے دوکتی ہیں جو اپنیں آجے نہیں بڑھنے دیتیں۔ وہ ان  
پابندیوں کی تعداد کم سے کم کرے گا جن کا اتنا اور جن کے مطابق  
بنا ہر شہری کے لیے ضروری ہے۔ پابندیاں ایسی ہوں گی جو  
اس کی نشوونما میں رکاوٹ ڈالنے کے بجائے معاونت کریں گی اسے  
میں وہ ایک مثالوں سے واضح کروں گا۔ سڑک کے ایک طرف پہنچنے  
کی پابندی نہ صرف دوسروں کے لیے خید ہے بلکہ اس شخص کی خلاف  
کی خلافت کرتی ہے جو اس پابندی کے مطابق محل کرتا ہے اس  
طرح نہ صرف موڑ، اس اور تکوں کو پیدل پہنچنے والوں کی وجہ  
نہ رکاوٹ نہیں ہوتی بلکہ پیدل پہنچنے والا بھی سڑک کے حادثوں  
کے محفوظ رہتا ہے۔ اسی طرح ہر شخص کو کام کرنے پر مجبور کرنا نہ  
صرف ریاست کے لیے خید ہے بلکہ ان لوگوں کے لیے بھی جو دلروز  
کی عمر سے ناجائز نامہ اٹھانا چاہتے ہیں اور خود بیش سے زیاد

بُر کرنے کے خواہیں میں بھوکر اس طرح ان کو بھی اپنی انفرادی خوبیاں اجاگر کرنے کا موقع لے گا۔ ایسے ترقی پسند سماج میں اجتماعی نزدگی کی خاطر انفرادی استیازات کو فنا کرنے کے پکائے سچے ستریں میں انجام راجاتے گا۔ اگر شہریت کی تعلیم اسی قسم کے سماج کو بیش نظر رکھتے ہوئے دی جائے تو انفرادی بکھر کی بہترین چیزوں کو قائم رکھنا ممکن نہیں ہے لہذا شہریت کی تبلیغ کے محلے میں بہت سکھ بوجہ اور شیاری کی ضرورت ہے۔ اگر اسیں دور اندریشی کو جگہ نہ دی جائے تو یہ فرد کو موجودہ نظام حکومت کا معنی کارکار بنائے گی اور بیس۔ اس لیے یہ بات بہت اہم ہے کہ ہم شہریت کے تنگ تصور کے خطرات سے آگاہ رہیں۔

اوپر کی بحث سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ شہریت کی تعلیم کے دو مختلف مقصد ہو سکتے ہیں موجودہ نظام کو قائم رکھنا اور اسے تقویت پہنچانا یا اس کی جگہ دوسرے نظام کی داشتیں دیانا یا دوسرے نسلوں میں افراد کو ایک بہتر سماج کی تشکیل کے لیے تیار کرنا چاہیں تعلیم قدامت پسند ریاست کے باقاعدہ میں ہوتی ہے وہاں تقریباً ہمیشہ اس کا مقصد موجودہ نظام کو تقویت پہنچانا ہوتا ہے اور اس صورت میں تعلیم ایک پیچھے لے جانے والی طاقت کا ہام کرتی ہے۔ قدامت پسند ریاستیں شہریت کے نام سے جمہوریں جو باتیں پیدا کرنے کی کوشش کرتی ہیں ان میں سے اکثر ایسی نہیں ہوتیں۔ کسی شہری میں حب وطن کی خوبی کو بہت سراہا جاتا ہے۔ میکن یہ حب وطن افراد میں جس شدت کے

ساختہ پیدا کی جاتی ہے وہ پسندیدہ ہوتے کے بھائیت بہت بڑی پیز ہے۔ شری اپنے دلن کے مقابلے میں دوسرا دیلوں کو گھٹیا بکھنے ملتا ہے اور کسی حد تک انھیں خوارت اور نفرت کی نظر سے دیکھنے لگتا ہے۔ اس کا جو خون ناک نتیجہ ہو سکتا ہے اس کا ایک دل بلادینے والا سین آج ہم اپنی آسمحون کے سامنے دیکھ رہے ہیں۔ فاشست نظام حکومت میں ایک اچھے شہری کی سب سے بڑی خوبی یہ سمجھی جاتی ہے کہ وہ اپنے تمدن اور تہذیب کو سب سے اچھا کچھے اور بھی نہیں بکھردا ہے۔ بھی سمجھے کہ دنیا کے کسی اور کلب کو اپنے تمدن اور تہذیب کو قائم رکھنے کا کوئی حق نہیں ہے اور اسی لیے تمام دنیا والوں کو اسی کے رہنمے میں رہنگ جانا چاہیے۔ اسی بات کا بیڑا برمنی اور اس کے ساتھیوں نے ہٹلر کی رہنمائی میں آٹھایا تھا کہ وہ گولے اور ہار دد کے نور سے تمام دنیا کو ہندب بنانے کے چھوڑیں گے! ہندستان کی تو می تحریک میں بھی اس رجمان کی ایک جھلک دکھائی دیتی تھی۔ قومی بمنڈل کے گیت میں تمام دنیا کو جیتنے کی امنگ کا انہار ہوتا ہے۔ سکل دشمنیں ہے نہ اسے، تب ہو دے پرن پورن ہمارا۔ یعنی جب ہمارا ترجمخانہ تمام دنیا پر لہرا شے گا تب ہی ہمارا ہندب پورا ہو گا۔ اس قسم کی شہریت کی تعلیم نہ صرف دوسرے ملکوں کو ظلم و استبداد کا شکار بنانے کی طرف مائل کرتی ہے بلکہ وہ اپنے ملک میں بھی تشدد اور نا انصافی برقرار رکھنے میں مددیتی ہے۔ سیا آپ کو مسلم نہیں کو جب کبھی کسی بڑے کارخانے یا تعلیمی ادارے میں ہرگز کال ہوتی

ہے تو ہم یہی سے اکثریت کی ہمدردیوں کا ایسے کس طرف ہوتا ہے۔  
 ہم یہی سے ایسے کہتے توگ یہیں جن کی ہمدردی بھی محسوس ہیں  
 مظلوموں کے ساتھ ہوتی ہے۔ یوں زبانی ہمدردی تو قدر چاہا سب  
 ہی دکھاتے ہیں لیکن عملی طور پر ان کی مدد کرنے والے بہت ہی  
 کم لوگ ہوتے ہیں۔ آخر اس منگ دل اور بے حسی کی اصل وجہ  
 کیا ہے؟ دو اصل باتیں ہے کہ ہماری شہریت کی تعلیم ہیں یہ  
 سچنے پر مجبود کرنی ہے کہ کہ کا قانون اور دستور اس قسم کی  
 سماجی ناصافیوں کو چاند تراویثتا ہے۔ دستور چاہتا ہے کہ  
 بسط اور امن بہر صورت قائم رہے یہ لذکر اس کے بغیر اقتدار رکھنے  
 والی جماعت کا وجود خطرے میں پڑ جائے گا۔ مولا مدرس طلبہ کو  
 بزمیں کا سبق دیتا ہے۔ وہ سکھاتا ہے کہ ہبودہ سماجی نظام کی  
 بنیاد عدل و انصاف پر قائم ہے۔ بھلا ایسے درسیں کے طبق سے  
 آپ کیا توصح کر سکتے ہیں؟

اب ہمک ہم نے اس بات سے بحث کی ہے کہ موجودہ نظام کو  
 تقویت ہینچانے والی شہریت کی تعلیم کس نئی کی ہوتی ہے اور  
 اس میں کیا خرابیاں ہیں۔ اب ہم شہریت کی تعلیم کے بعد سر تصد  
 کوئیں گے۔ یعنی پرانے نظام کی جگہ ایک ایسا نظام قائم کرنا جس کا  
 انصار انصاف اور انسانی سعادتوں کے اصول پر ہو۔ یہ ان لوگوں  
 کا نظر ہے جن پر موجودہ نظام کا سخت رہنمی ہوا ہے اور جنہیں  
 انقلاب کے سامنہ چاہیے کہ ایک انقلاب کے نتیجے میں آتی۔ یہاں ہیں  
 یہ بات اپنی طرح کہہ لیتی چاہیے کہ ایک انقلاب کے نتیجے شہریت

کا تصور اسی تقدیر نگہ ہو سکتا ہے جس قدر کہ قانون اور دستور  
 کے حامی کا۔ کسی قائم شدہ نظام سے بغاوت اور دشمنی کے دد  
 مختلف سبب ہو سکتے ہیں۔ صمیحہت نعمہ لوگوں کے ساتھ پسندیدی یا  
 خوش حال لوگوں کے ساتھ نفرت۔ بہن انقلابیوں کی جدوجہد  
 عوام کو خوش حال بنانے کے لیے نہیں ہوتی بلکہ ان لوگوں سے  
 انتقام لینا مقصود ہوتا ہے جو موجودہ صورت حال کے ذمے دار ہیں  
 یہ اپنی جگہ کوئی پسندیدہ جذب نہیں ہے ایک منفی رجحان ہے۔ نگہ  
 نفر اور متصہب انقلابی دیبا نویسیت کو وقت رفتہ اختیار کر لیتا ہے  
 جو حمل اور آپریچ کے سرچشوں کو ہر صورت میں اگھرنے سے روکتی  
 ہے۔ اسی بات تو ہمیں حسیم کونا پڑے گی کہ نقیبات انتبار سے  
 یہ لاذمی ہے کہ اگر ہم ایک چیز سے بہت ہے تو اس کی تضليل  
 چیز سے نفرت ہو گی۔ بلکن ہم ان میں سے کس کو بہلے روکیں اور کس  
 پر زیادہ نعمدیں، اس سے ہمارے محل میں بہت بلا فرق دائم  
 ہو جائے گا۔ تاہم اس میں شک نہیں کہ انقلاب کا حامی قانون  
 اور دستور کے طبقی کے مقابلے میں بہتر تعلیم دے سکتا ہے۔ تھا  
 پسندی۔ میں اعلیٰ قسم کے ذہنی حل کی مجبایش کرم ہے۔ برخیں اس  
 کے انقلاب کے حامی کو کسی حد تک ہر دقت تینیں سے کام لینا پڑتا  
 ہے۔ تاکہ وہ موجودہ چیزوں سے بہتر کوئی دوسرا چیز پیش کر سکے۔ اس  
 کے لیے یہ بھی ضروری ہوتا ہے کہ وہ زندگی کی اعلیٰ قدریوں سے  
 واقف ہو اور انہیں کسوٹی بھکر کر موجود سماج کو پر کھنے کی صلاحیت  
 رکھتا ہو۔ وہ ان لوگوں کی طرف سے آنکھیں بند نہیں کر سکتا جو وجود

نظام کے مظالم کے فسکار ہنسے ہوئے ہیں۔ یاد رکھوں کی بخوبیت عدد  
ذکر نہ کے۔ بہانے نہ لاشیں نہیں کر سکتا۔ بہر حال قدامت پسند تعلیم  
کے مقابلے میں انقلاب پسند تعلیم میں حاصل آئیں اور ہندوستانی بھی  
کے لیے زیادہ جگہ رہتی ہے۔

باد جد اس کے کہ شہریت کی تعلیم میں خطرے ہیں تاہم اس کی  
اہمیت سے انکھار نہیں کیا جا سکتا۔ یہ کوئی سماج کی کوڈیوں کو مضبوط  
رکھنے کے لیے یہ بہت ضروری ہے۔ مہنگا زندگی کی آسانیاں اور  
ہبھولیں باہمی اشتراک عمل پر خصر ہیں اور صنعت درفت کی ترقی  
کے ساتھ ساتھ اس کی ضرورت اور بھی بڑھتی جائے گی۔ تو یہ  
مرکزیت کا احساس اب تقریباً سب ہی ملکوں میں نور پکڑ رہا ہے  
لیکن نمائہ حال کی سلسلہ جگہ کی ہوناک تباہیوں نے شدت کے  
ساتھ اب اس کا احساس پیدا کر دیا ہے کہ معنی قومی مرکزیت  
سے بھی کام نہیں چلے گا۔ جبکہ میں الاقوامی مرکزیت کو قائم  
نہ کیا جائے۔ اس کے بغیر ہماری سائنسیں اپنے تہذیب زندہ نہیں  
ہو سکتی بلکہ اس کو خود کشی کرنا پڑے گی۔ جیسا کہ آج ہم دیکھ رہے  
ہیں اس لیے تمام ملکوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ دیرپا امن قائم  
کرنے کی خاطر اقوام متحدہ کو مضبوط بنائیں۔

یہ تو ماننا پڑے گا کہ شروع میں کچھ درجے سے سب اس قسم کی  
شہریت کی تعلیم میں بھی کچھ خرابیاں ضرور ہیں گی جو انفسزادی  
زندگی کی راہ میں رکاوٹ ڈالیں گی۔ لیکن اگر اس کے بغیر سایہ  
دنیا کی تہذیب دستیں کے سر بادر ہو جانے کا اندیشہ ہے تو ان

مادی خواہیوں کو برداشت کرنا چاہیے۔ کچھ کل کی قسم پر ان  
 قوموں کے مقابلے میں اقتصادی اور سیاسی لاملاز سے زیادہ  
 قربی رخچت رکھتی ہیں اور اگر اسیں نزدہ رہنا اور پہنچنا پہنچانا ہے  
 تو ان کے افراد میں قومی شہریت کے احساس کے ساتھ ساتھ  
 یعنی الاقوامی شہریت کا احساس تیز سے تیز تر ہونا چاہیے۔ ذرع  
 انسانی سے دناداری پیدا کی جائے تو وہ قومی دناداری کے  
 بدترین نتیجے یعنی جگہ کے امکانات کو کم کرنے میں مدد نہیں۔  
 اس لیے اب تعلیم کا سب سے بڑا کام افراد میں یعنی الاقوامی  
 شہریت کا احساس پیدا کرنا اور بڑھانا ہے۔ اب ہمارا ہم  
 بحیثیت اس ادارے ہے ہونا چاہیے کہ ہم اپنے بچوں اور نوجوانوں  
 کو دنیا کی اس ہونے والی ریاست کا شہری بنائیں یعنی ان میں  
 وہ ذہنی اور عملی خوبیاں پیدا کریں جو اس ریاست کے قیام  
 میں مدد دیں گی۔ ہم اپنے طلبہ میں یہ احساس پیدا کریں کہ تمام  
 دنیا کے بُنے دالے ایک ہی انسانی نسل سے تعلق رکھتے ہیں۔  
 ان نیں بحیثیت انسان کے کوئی فرق نہیں، وہ تمام لوگ جو عنعت  
 اور ایمان داری سے نعدزی کرتے ہیں قابل حوت ہیں۔ ہمیں  
 ان کی سیدا کرنی چاہیے۔ ان کے دلکھ ددد میں کام آنا چاہیے۔  
 ان میں ان کی موجودہ پستی اور بتاہی کا احساس پیدا کرنا چاہیے  
 اور اسے دعو کرنے کی تابیر بتانی چاہیے۔ اس تسمیہ کی تعلیم  
 تمام دنیا کی ایک جمہوری ریاست کا نام کرنے میں مدد نہیں۔  
 ہمکہ ساری دنیا کے ممالک مساوات اور باہمی تعاون کی بنیاد پر

ایک شہری بین الاقوامی جماعت بنائیں گے۔ اس وقت انہوں نے شدید  
تکے لئے بھی سچھ سخن میں موقع ہمیا ہوں گے۔ تمہاری تعلیمی میدان میں  
ریاست اور پنجگانے کے مقابلہ ایک دوسرے سے بکراویں گے نہیں۔ اس  
وقت جارحانہ قسم کی قویت کی تعلیم دینا خیر ضروری ہو گا۔ پھر قلط  
شمار تغیرات کی کوئی ضرورت نہ رہے گی۔ پھر ہمارے قبیلی  
اداروں میں پھول کرے بتانے اور یقین دلانے کی کوئی وجہ نہ ہو گی  
کہ انگریزوں کی حکومت یا مسلمانوں کی صلحت انسان اور اخلاق  
کے اصلی اصول پر مبنی تھی۔ یا یہ کہ ہندوستان "رام راج" ہے  
جہاں گھاے اندھیرا ایک ٹھاٹ یا نیچے تھے۔ ہندوؤں کا قریم  
پکھر بہت ہی ترقی یافتہ تھا۔ یہاں کہ کہ کہ اس زمانے میں ہندوستانیوں  
نے وہ تمام چیزیں ایجاد کر لی تھیں جنہیں آج جدید سائنس کے  
کوششوں میں مشارکیا جاتا ہے وغیرہ، غرض اس وقت انسانی ذہن  
ہر قسم کے تسبیبات و توبہات سے پاک ہو جائے گا۔

شہریت کی تعلیم کا مجمع مہوم کہہ لینے کے بعد اب ہم اس بات  
پر خود کریں گے کہ اچھے ہری سس طرح تیار کیے جائیں۔ ہر شہریت کی  
تعلیم گھر سے شروع ہوتی ہے۔ جب بچہ بہت چھوٹا ہوتا ہے اس وقت  
اکی سے والدین اور گھر کے دوسرے لوگ اس میں کہہ ایسی حادثیں  
پیدا کر دیتے ہیں جو ہر شہریت کے لاملازے مفید یا مضر ہوتی ہیں۔ اگر  
گھر میں پنجگانے کو بہت زیادہ لاؤ پیار کیا جاتا ہے اس کی ہر ضد  
کو پورا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے تو رفتہ رفتہ پنجگانے اپنی  
ضرورت اندھا ہش کو مقدم نکھنے کا ریحان ترقی کرتا ہے۔

طوب پر شہریت کی تعلیم کی ہے بہت بُری اہتمام ہے۔ ایسا بچہ ڈاہوٹے پر بھی خد فرمی کی طرف ملیں ہوگا اور اسے دوسروں کی نقصان پہنچا کر خذلانہ اٹھاتے میں فدا کامل نہ ہوگا۔ برکھیں اس کے اگرھر میں پنچ پر بہت بے چاہیا ٹھاٹا لایا تو یہ بھی شہریت کی تعلیم کا حق میں مُد اے کیونکہ اس صورت میں اس پیں خدا تعالیٰ کے بجائے اس بجا کرنے کی وجہا ہو جانا ناگزیر ہے جس کا نتیجہ آج چل کر یہ ہو سکتا ہے کہ وہ اپنی بھر بیجھ سے کوئی کام ہی نہ کر سکے اور ہر محالے میں دوسروں کا دست ٹھوڑ رہے۔ لہذا شہریت کی تعلیم کے کچھ ہی مگر اپنا ہے جہاں پنچ کو مشرد ع سے ملا ہے اس سکھائی جاتی ہے کہ ہر حق کے ساتھ ایک فرض بھی دا بستہ ہے جہاں اسے دوسرے پنچ کے ساتھ ہل جل کر کھینچنے کا موقع دیا جاتا ہے اور جہاں اسے ہر بات میں دوسروں کا بھی خیال رکھنے کی ضرورت سے آگاہ کیا جاتا ہے۔

لیکن ہم سب جانتے ہیں کہ بہت کم گھر ایسے ہیں جو صحیح تربیت کافرض انجام دیتے ہیں۔ اس پیلے شہریت کی تعلیم کافرض کلیتہ مدد کے ذمے آتا ہے۔ صرف یہی نہیں کہ گھر اس بڑے کام میں مدد سے لا اعتم نہیں بلکہ اکثر گھر اس میں رکاوٹ ڈالتا ہے۔ اس صورت میں مدد سے کلام بہت مشکل ہو جاتا ہے۔ لہذا مدد سے کو ڈری ہت اور مستقل مراجی سے اس ٹوٹے فرض کو انجام دینا چاہیے۔ اسے ہم چاہیے کہ وہ مدد سے کی زندگی میں ایسے زیادہ سے زیادہ موت کے فراہم کرے جن میں پنچ ایک دوسرے کے ساتھ ہل جل کی کام کر کا سکیں۔

اپنی بھی ضرور توں کو باری باری سے پیدا کروں۔ مدد سے کے سامنے کو ذمے داری سے استعمال کریں۔ اس تسم کی سماجی خوبیاں بچوں کو چھوٹی چھوٹی ذمے داریاں دینے سے پیدا کی جاسکتی ہیں در سے اور جماعت کا انتظام کرنے کے لیے بچوں کی خدا انتیاری حکومت قائم کی جاسکتی ہے۔ اگرچہ چل کر جب بھی بچے بڑے ہوں جسے تو انہیں سماج سیوا کے بڑے کام سونے جاسکتے ہیں۔ خلاصہ دیہات سدھار، تعلیم بالغان، فرشت ایڈ، میلوں اور حادثوں میں خواص کی امداد کرنا دخیرہ۔ ان میں سے بعض کام گریوں کی بڑی تعطیلات میں مشتمل طور پر کیے جاسکتے ہیں۔ ہمارے طلبہ میں ان کاموں کے ذمے سے یہ احساس ضرور ہو جائے گا کہ دنیا کے کام مل جمل کر کر لے سے بخوبی چلا کے جاسکتے ہیں۔ وہ اس بات کی اہمیت بھی جائیں گے کہ جو چیزیں خواص کے استعمال کے لیے ہیں انہیں بہت سیستے اور ذمے داری سے بر تباہ چاہیے۔ اور کسی چیز پر اپنے حق کی خاطر دوسروں کے حقوق نظر انداز نہیں کرنے چاہیں۔

اگر ہم اپنے موجودہ تعلیمی ادارے کو اس کسوٹی سے چاہیں تو یہ بڑی مایوسی اور ندامت ہو گی ہے۔ اپنے شہری ہماری موجودہ تعلیمی فضایاں پیدا نہیں ہو سکتے۔ اسے آپ تعلیمی فضا کہیں گے یا تحریکی فضا جس کی امتیازی خصوصیات یہ ہیں۔ اُنھیں ہوئی اُسیں گروں اور بڑھتے ہوئے عوصلوں کو کچھے والا نوجی فیض، ذہنیت پخت کرنے والی اور اخلاقی بخارتے والی تعلیمی رحلیتیں۔ بلا کچھے بہبیٹے رشتنے کے لئے کتابوں کا ایک ڈھیر اور سب سے بڑا استھان کا ہڈا ہو جیزوں

رات کی نیصد حرام کر دیتا ہے۔ پچھے شہری پیدا کرنے کے لیے تعلیمی  
نضا کو ان براہیوں سے پاک کرنا پڑے گا۔ ہمارے نئے درسے میں  
جُنے یا درسے سے اخراج کا خوف دلا کر ضبط پیدا نہیں کیا جائے  
گا بلکہ اس کی بناد طلبہ اور اساتذہ کے باہمی خوش گوار تعلقات  
پر قائم کی جائے گی۔ دہان افراد ایک درس کو سمجھنے کی کوشش کریں  
گے اور ایک درس کے بعد دہوں گے۔ دہان دفعہ نہ کے ملزمون  
کی طرح طلبہ کی نجاتی نہیں کی جائے گی بلکہ وہ خدا پنے نہ جاؤں گے۔  
دہان جاسوسی سب سے بڑا اخلاقی گناہ کجھا جائے گا۔ طلبہ خدا اپنی  
بنائی ہوئی اجنبیوں اور اپنے ہوئے نمایندوں کے ذریعے ضبط کام  
رکھیں گے۔ درسے کا ہر رکن اجنبی کے سامنے اپنے کردار کے لیے  
جواب دے ہو گا۔ اس طرح زندہ رفتہ ہر فرد ضبط نفس کا عملی سبق  
یکھے گا۔ پھر وہ نہ صرف اپنے درسے کی چار دیواری کے اندر بھلے  
ہنس کی طرح رہے گا بلکہ باہر بھی۔ پھر وہ تکلیف نہ اور شرمناک نظارہ  
جس سے ہمیں سینا اور ریلوے اسٹیشن کے بکٹ گھر پر یاریں گاڑی  
کے تھرڈ کلاس ڈبے ہیں آکے دن دوچار ہزا پڑتا ہے، جہاں  
انسانوں کا مجھ برتاو کے اعتبار سے مویشیوں کے گھلے سے شایہ  
نظر آتا ہے، سمجھی دکھائی نہ دے گا۔

اگر بستی سے ہمارے تعلیمی ادارے یہ کام نہ کرنا چاہیں  
شاہزادیوں کے منتظرین آج کے فرسودہ سماج کو قائم رکھنے کے لیے  
تعلیمی اصول اور طریقے نہ بدلیں تو پھر ہمارا فرض کیا ہے؟ اگر  
ہم ان شہری خوبیوں کی قدر کرتے ہیں جن کا اور پر ذکر کیا گیا ہے

تو ہمارا پہلا کام یہ ہونا چاہیے کہ ہم اپنی خدا ہنی شخصیت میں سولیں۔ اس کے بعد ہمیں چاہیے کہ ہم ان خوبیوں کو حمام بھک پہنچانے کی کوشش کریں۔ ایک چڑاغ سے ہزاروں چڑاغ روشن کیے جاسکتے ہیں۔ اس لیے ہمیں فرمت کے اوقات میں آرام چھوڑ کر حمام تک پہنچنا ہوگا۔ ان کے ماتحت ان کے دکھنے والے شرک ہو کر ان کے دلوں میں گھر کرنا ہو گا۔ ان کے لیے کہب اولاد کے معنے سبب خانے پڑھانی گھردیفرو قائم کرنے ہوں گے۔ اس کے لیے سرمایہ سے زیادہ چوش اور نیک نیتی سے کام کرنے والے رضاکاروں کی ضرورت ہے۔ دنیا کے بعض مالک کے طلبہ نے بڑے بڑے کارنا مے انجام دیے ہیں۔ کیا ہندوستان کے طلبہ جو آج ایک شلقم نیا ہندوستان بنانے کے ارزون مند ہیں اور صدھیان دیں گے اور اس میدان میں اپنے قدم پڑھائیں گے؟ میرے نزدیک ان کے شہری اور سماجی احساس کو پڑھنے کے لیے سب سے بڑی اور سمجھ کر سوئی یہی ہے۔ کیا طلبہ اس اتحاد کے لیے تیار ہیں؟

---

## ۹۔ تعلیم اور مسئلہ معاش

آج کل مختلف پلیٹ فارموں سے یہ کوادا ذبلند کی جا رہی ہے کہ موجودہ تعلیم بہت ناقص ہے۔ یہ نیورسٹیوں کے کنروکیشن اڈیس، کالجوں اور اسکولوں کے سالانہ جلسوں کی روپورثیں، ہی نہیں بلکہ خالص سیاسی انگوں کے سالانہ جلسوں کی روپورثیں بھی اس بات کو پُر نہ در طریقے سے پیش کرتی ہیں کہ موجودہ نظام تعلیم بالکل ناکافی اور نکتے افزاید پیدا کرتا ہے۔ اس بھائی کی شاید سب سے بڑی وجہ یہ بتائی جاتی ہے کہ ہماری تعلیم محض نظری ہے، جسے تعلیمی اصطلاح میں برلن تعلیم کہا جاتا ہے اور اسے مسئلہ معاش سے کوئی دور کا بھی واسطہ نہیں۔ یہ صرف ایسے اشخاص پیدا کرتی ہے جو تعلیم ختم کرنے کے بعد کوئی عملی کام نہیں کر سکتے اور بے روزگار ادھر آدھر مارے پھرتے ہیں۔ لیکن اس کے بجائے یہ کہتا کہے زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہماری نام نہاد برلن تعلیم تنگ مسنون میں محض سماشی تعلیم ہے کیونکہ تعلیم پانے کے بعد ہر شخص ملازمت کی سلاش میں سرگرمان رہتا ہے۔ معلوم ایسا ہوتا ہے

کہ یہ تعلیم ملازمت کے علاوہ اور کسی کام کے کرنے کی صلاحیت پیدا نہیں کرتی۔ ہال یہ بات اور ہے کہ ہر تعلیم یافتہ کو ملازمت نہیں ملتی سیکونکہ ملازمتوں کا میدان محدود ہے اور امیدواروں کی تعداد دن بدن بڑی تیزی سے بڑھ رہی ہے۔ تبیخ یہ ہوتا ہے کہ بت سے تعلیم یافتہ بے روزگار رہتے ہیں اور بڑی صعیبت میں اپنی زندگی گزارتے ہیں۔

اس کا رد عمل یہ ہوا ہے کہ اب کچھ لوگ بڑی شدت سے یہ تجویز بھیش کرنے پر مجبور ہو گئے ہیں کہ پھوٹ کو صرف دہ تعلیم دینی چاہیے جو اپنی بعد ازاں براہ راست روزی کانے میں مدد سے نظری اور کتابی تعلیم کو بالحل ختم کر دیا جائے۔ صفت و حرمت کے مدد سے قائم کیے جائیں اور ان میں لکھنا بڑھنا اور حساب محض اس قدر لکھنا یا جانتا کہ اُس کام کے کرنے اور سیکھنے کے لیے ضروری ہے۔

بعض لوگوں کے نزدیک یہ تجویز تنگ نظری پر ہوتی ہے۔ تعلیم کے مقصد کو رد فلی کانے تک محدود کروانا اعلیٰ تعلیم کے مقصد کو مگرانا ہے۔ روزی یا پیشے کے لیے تیاری بحیثیت تعلیمی مقصد کے بہت ناقص نظر ہے۔ اس کا کئی ایک بسب ایں ادا لاجبہوری حکومت میں کسی پیچے کو پہلے ہی سے کسی خاص پیشے کے لیے تیار کرنا نہ ہر اس پیچے کے حق میں بڑی نا انصافی ہے بلکہ اس سے تو فی کار کردگی کو بھی بہت بڑا حصہ پہنچ سکا امیر ہے۔ ایسا نظام تعلیم کبھی موجود ہونے یا نئے نا سستے نہ کانے والے لوگ پیدا نہیں کر سکتا۔ کوئی کام

جو میکائی طریقے سے کیا جاتا ہے، کرنے والے کی شخصیت کے انتہاءوں  
اوہ آبھارتے کے لیے ذمہ نامولعہ ہے بلکہ ضرر ہے۔ لہذا یہ  
طریقہ کار انفرادی اوہ سماجی مدنوں انتہاء سے خراب ہے۔ عدم  
یہ ضرر انش ہے کہ بچہ صرف زادِ حال میں رہتا ہے۔ اُس کی  
تمام ترد پیچاں "حال" سے والبستہ ہوتی ہیں۔ اُس کے نتیک  
و مستقبل "محل مستقبل" کی شخصیت سے کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔ لہذا  
اُس کے سر کوئی ایسا کام منڈھ دینا جس کا تعلق صرف مستقبل ہے  
ڈرامہ ہے۔ چاہیے یہ کہ بچے کی موجودہ خرود توں کے مطابق اُسے  
تعلیم دی جائے۔ اگر آپ حال کا خیال رکھیں تو مستقبل خود بخود  
اپنا خیال رکھے گے اس لیے وحی مفہوم ہیں۔ تعلیم بھی آئندہ  
آنے والی زندگی کے لیے تیار کرتی ہے۔ سوم یہ کہ انسان محلہ کھانے  
کے لیے زندہ نہیں ہے بلکہ وہ زندگی قائم رکھنے کے لیے کھاتا ہے  
اس کی زندگی کا مقصد بہت اعلیٰ ہے دنیا کی موجودہ تہذیب اور  
حمدن سب اُس کی کوششوں کا نتیجہ ہیں جسے قائم رکھنا اور رقی  
دینا اس کا یعنی فرض ہے۔ لہذا تعلیم کے مقصد کو بذری کہانے تک  
محمد درد کر دینا انسانیت کے حق میں ٹڑا گناہ ہے۔

اب بھروسی خیالات کے پرچار کا یہ نتیجہ ہوا ہے کہ ان مدعوں  
راستوں کے میں میں ایک تیسرا استہ بکالے کی کوشش کی گئی ہے  
یعنی یہ کہ تعلیم کے بدل اور معاشری مقاصد میں تطابق پیدا کرنے  
کی کوشش کی گئی ہے لیکن اس سے ایک نہایت مٹھکر خیز نظام  
تعلیم علم وحدت میں آگیا ہے، جس میں مدنوں قسم کے مختاریں۔

کچھ اور افادی ایک انہل جو کسی مکمل میں شامل کر دیے جائے ہیں، اس میں دقاوی الذکر قوتِ تخلیق اور عقل کے سوتے جاری کرتے ہیں اور نوٹر الذکر مساجی احتجار سے کار آمد ہیں۔ اس کی وضاحت کے لیے یہ مثال کافی ہوگی۔ زبان اور علم ادب کو نصاب قیلم میں کچھ سل نقطہ نظر سے داخل کیا گیا ہے لیکن آن سے کچھ مقصود حاصل نہیں ہوتا۔ ان دو افادیت کے نقطہ نظر سے البتہ کسی خدا کے خفیہ ثابت ہوتے ہیں یعنی یہ کہ زبان سیکھ کر ہم آپس میں اپنے خیالات کا انہصار کر سکتے ہیں اور بس۔ اس کا کچھ پہلو عمل میں قریب قریب نظر اداز سا کر دیا گیا ہے۔ سائنس کی قیلم افادی مقصود سے شروع کی گئی ہے یعنی یہ کہ اس کے ذریعے تجربات کرنے کی عادت پڑے گی اور اس کی معلومات سے ہم اپنی روزانہ کی زندگی میں عملی فائدہ اٹھائیں گے کیونکہ ہم جس دنیا میں رہتے ہیں، وہ اب سائنس کی رہنمای بھی ہے۔ لیکن نتائج اس بات کے شاہد ہیں کہ سائنس کی تعلیم سے یہ مقصود بالحل پورا نہیں ہوا۔ کسی سائنس کے گیر بوجٹ کو لے لیجئے وہ ضروریت پڑنے پر اپنے گرسے یہی نیوں دائر نہیں لگا سکتا، اگر کے پنکھے کے سوری نقش کو خود درست نہیں کر سکتا۔ اپنے ہیئت کی دراسی خرابی کو خدمتیک نہیں کر سکتا دغیو، اگرچہ وہ بھلی کی حرکت کے متعلق بخشنے پر بھلی کے کسی موضوع پر اتفاق ہے اور ضرورت پڑنے پر بھلی کے کسی موضوع پر ایک اپنی خاصی قدرتیں کر سکتا ہے لیکن اس سے متعلق سوری عملی کام خود انجام نہیں دے سکتا۔ اس کے لیے وہ بھلی کے عملی اہر کا اہر

دست بھجو رہتا ہے۔ پس سائنس کی تعلیم سے کوئی عملی فائدہ مشکل سے ہوا ہے۔ ہاں اگر کوئی ہوا ہے تو تجھ سخن میں اسے پکھر لے کیا جاسکتا ہے کہ چند معلومات نیو رکی طرح ذہنی زندگی کو زینت دے رہے ہیں۔ اس بحث سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ ہمارے مقصد اور مامن میں بین تضاد ہے۔

پھر ایک بات اور بھی ہے۔ اور وہ بڑی اہم ہے۔ کہ مختلف معاشرین میں اس سوسم کی تغزیت اور امتیاز مصنوعی ہے۔ جس طرح انسان کی زندگی ایک منظم وحدت ہے اسی طرح تمام انسانی معلومات ایک مریط ٹھیک ہے۔ لہذا مختلف معاشرین کے ساتھ مختلف خصوصیات منسوب کرتا سخت نظری ہے۔ ہر شخص میں کم و بیش دونوں پہلو ہوتے ہیں۔ افادی اور سکھر۔ جن میں سے کسی ایک کو کلیئے نظر انداز کر دینا "وحدت" کے منتشر کر دینے کے مراد ہے۔ معاشرین کے اس باہمی فرق کو سمجھنے کے لیے ہمیں اس کے تاریخی پسندیدنے کو دیکھنا چاہیے۔

یہ بین تضاد جو خالص نظری اور عملی معاشرین میں پایا جاتا ہے اُس سماجی جالت کی پیداوار ہے جو قدیم یونان میں تھی۔ یہ دور عالمی تھا جس میں اہل یونان ملکوم غلاموں کی منت مشقت سے فائدہ اٹھاتے اور نہ "پرہدش لوح و کلم" میں صرف رہتے تھے۔ یونان کے مختلف شہروں میں رسم درداج اور روایات جو آگاہ نہ تھے۔ اگرچہ یہ رسم درداج تجربے کی بنی پر قائم ہوتے تھے۔ لیکن ان کو سیار کھج کر افراد اور جماعتوں کے کردار جا پہنچتے جاتے تھے۔ اس

بے اصل اندمن اپنی کانتیجیہ ہو اکہ صاحج۔ میں بڑی سے پہنچنی تسلی  
گئی اور سمجھ دار لوگ اس ضرورت کو محوس کرنے شروع کر کوئی ایسا  
خارجی معیار قائم کیا جائے جو ہر چیز کی قدر کو صحیح طور سے معلوم  
کر سکے۔ اتحادیں کے ظیہور نے ان میعادوں پرشدت بخوبی  
کی۔ انہوں نے آخریہ بات طے کی کہ صرف عقل، ہی تمام عقائد اور  
کاموں میں ہماری صحیح رہنمائی کر سکتی ہے۔ لہذا عقل کو تبریزے  
پر فوکیت دی گئی جس کانتیجیہ ہو اکہ عقلی مفہایں کو عملی مفہایں پر  
ترسیح دی جائے تھی۔ ہر وہ کام جو انتہ سے کیا جاتا ہے ذمیل لعد  
لچق سمجھا جائے گا۔ یہاں تک کہ فنون لطیفہ اور صنائع — موسیقی،  
محضہ، علم طب وغیرہ — کو بھی نظری علوم، فلسفہ، منطق، یا اپنی  
وغیرہ سے کم گردانا جانے لگتا، محض اس دوستے کہ اول الذکر علوم  
عملی ہونے کی وجہ سے جسمانی اعضا کے استعمال سے متعلق ہیں  
اگرچہ ان میں بھی عمومی عقل سے کام نہیں چل سکتا۔ افلاطون  
کا یہ قول گر ظسفی کو بادشاہ ہوتا چاہیے ہے یعنی امور حکومت ظسفی  
کے ذمے ہونے چاہیں۔ صفات طور سے اس رہمان کا انہیں ارادت  
کرتا ہے۔

لیکن نئی تعلیم کے بہتر طریقوں نے ثابت کر دیا ہے کہ نظری  
اور عملی مشاغل ایک درسرے کے خلاف ہونے کے بجائے معاون  
ہیں یعنی یہ کوئی عملی کام کے ذریعے نظری مفہایں کی حقیقت بختنے  
میں مدد نہیں ہے اور عملی کام میں عقلی طریقے استعمال کر کے اس  
کے خون لور نہیں ہے۔ میں اضافہ کیا جاسکتا ہے۔ اس طور کا قول ہے

ہر کوئی کام، فن یا مصنفوں میکائی کہلانے کا مستقیم ہے؛ اگر وہ آزاد انسان کے جسم، بودھ یا عقل کو اپنے کام میں خشن پیدا کرنے میں مانع ہے۔ اس لیے ہر عمل کام کی سائنسیفک بنیاد کا جائزنا اور ابھر کرنے کے عقلی طریقے سے واقع ہوتا از حسد ضروری ہے۔

جیسا کہ مندرجہ بالا صطور سے ظاہر ہے مختلف مفہومیں کے مقاصد میں بعد احمد فرق سماجی حالات کا درہ ملت ہے۔ اگر وہ فذی کرنا نہیں، اور فرمت کے اوقات کو جہذا نہ اندراز میں استھان کرنے کے موقع سماج کے مختلف افراد میں برابر بر ابر تعمیم ہوتے تو یہ بات کسی کے ذہن میں پیدا ہی نہیں ہو سکتی تھی کہ تعلیمی وسائل اور مقاصد کے درمیان کوئی تصادم یا کش کش ہو سکتی ہے۔ اگر ایک مزدور اور حکومت کے ایک ہر کوئی کے درمیان ریاست کی طرف سے بجاں تک کر آن کے بنیادی حقوق کا نعلن ہے، کوئی امتیاز نہ ہو، تو کوئی وجہ نظر نہیں آتی کہ مزدور کے کام کو ذمیل اور حاکم کے چہرے کو باعثت سمجھا جائے یا کوئی اس قسم کے نظام حکومت میں ہر فرد کے کام کی اہمیت ہے۔ یہاں ریاست ایک انجین کے مانند ہے جس کے تمام پُر زے، چھوٹے اور بڑے۔ ایک دوسرے کے اشتراک عمل سے چلتے ہیں۔ اگر چھوٹا پُر زہ اپنا کام تھیک طرح سے کرنا بند کر دے تو بڑا پُر زہ بھی بیکار ہو جائے گا اور این کی زندگی ختم ہو جائے گی۔

تعلیم کی کسی جہودی اسکیم میں وہ مواد جو تعلیم کے ایک پہلو

کو اجاتگر کرتا ہے، اُسے بالواسطہ دوسرا پہلو کو بھی دینا چاہیے۔  
 وقت کی جاتی ہے کہ موجودہ مشینی دور میں مزدور کے پاس بھی  
 فرمت کا کافی وقت ہو گا کیونکہ مزدور جو کام کئی دن میں کرتا وہ  
 مشین چند گھنٹوں میں کر دے گی۔ لہذا فرمت کے اس وقت کے  
 سمجھ استعمال کا سوال پیدا ہوتا ہے تاکہ سماجی کارکردگی کو تعلق  
 نہ ہے۔ اس لیے ہم اپنے افراد کو نہ صرف کام کرنے کے حصہ طریقے  
 بتانے ہیں بلکہ فرمت کے اوقات کا صحیح استعمال بھی سکھانا ہے۔ اس  
 کے لیے ضروری ہے کہ تعلیم کے دونوں پہلوؤں۔ کچھ اور افادی پر  
 برابر توجہ دی جائے۔ بعض علاجک میں اس سلسلے میں حلی جدوجہد  
 کی بھی ہے اور اس کے نتائج بہت ہت افزائش ابتو ہوتے ہیں۔  
 دوس میں جہاں اس نسم کی کوشش بڑے پیمانے پر کی جھی ہے،  
 ایسی ہزاروں شالیں موجود ہیں کہ ایک معمولی مزدور کچھ وے  
 بعد ایک قابلِ انہینیٹر یا یونیورسٹی کا پر دفیسر بن گھا۔

اُن قواب ہمارے سامنے سوال یہ ہے کہ ہماری موجودہ تعلیم  
 میں ساختی سلسلہ کا کیا حل ہوتا چاہیے؟ ظاہر ہے اس کا حل موجودہ  
 ساختی کے مطابق کے بغیر سچنا بے معنی ہے۔ اب ذہنی اور  
 سماجی حالات میں بڑی تبدیلی رونما ہو گئی ہے۔ اب ہر صنعت اور  
 پیشے کی وہ چیزیں جو عرض یہ کامگی چیخت رکھتی ہیں دوسرے  
 درجے کی تصور کی جاتی ہیں۔ اب ہر کام سائنسیک طریقوں کے  
 تحت انجام دیا جاتا ہے کیونکہ اس طرح وقت اور طاقت کی بہت  
 ہوتی ہے۔ لیکن یہ بات کس قدر افسوس ناک ہے کہ صنعت کے عقلی

امکانات میں خیر مولی اضافہ ہو جانے کے باوجود منقصی حالات اس  
قدما یوس کن ہیں کہ حمام کے بیچے صفت میں پر مقابلہ قدیم زمانے  
کے تعلیمی امکانات بہت کم رہ گئے ہیں۔ قدیم زمانے میں جب کہ اپنے  
کام ہوتا تھا کار سینگر اور حمام دستکاری کی اہمیت سے داقت ہوتے  
تھے، ان کی بنائی ہوئی چیزوں میں ان کی اپنی شخصیت کا رنگ  
دوب موجہ ہوتا تھا لیکن اب حالات بدل گئے ہیں۔ منقصوں کے  
بڑے بڑے کار خانے قائم ہو گئے ہیں جہاں تمام کام شیزوں کے  
کے ذریعے ہوتا ہے جس شخص کے ذمے مشین چلانے کا کام ہوتا  
ہے اُسے اس بات کا علم نہیں ہوتا کہ مشین کیونکہ چلتی ہے وہ  
محض اتنا جانتا ہے کہ فلاں بھن کے دبائے یا فلاں پُر زے کو  
مرکٹ دینے سے مشین چلنے لگتی ہے اور بس۔ گویا کہ وہ خود بھی  
مشین کے ایک پُر زے کی طرح کام کرتا ہے۔ اس صورت میں  
بھلا اس کی شخصیت کا مقابلہ ہو کیونکہ ہو سکتا ہے۔ لہذا اس کام  
کے ذریعے وہ فقط اپنی نوزی کہتا ہے، کامیاب زندگی بسریں  
کرتا۔ اس کے کام میں اس کی شخصیت کی جھلک نہیں ہوتی۔ لہذا  
اس کی نشود نہ کے بیچے اس کا کام مخفی بیکار ہے۔

اب ذرا تعلیم کی طرف آئی۔ قدیم زمانے میں بچہ اپنے گھر اور  
باہر کی زندگی سے تعلق تمام چیزوں سے بخوبی داخت ہوتا تھا۔ وہ  
جانتا تھا کہ اس کے گھر میں روشنی کیونکہ ہوتی ہے؟ چرا غ  
کس چیز سے بتا ہے؟ آسے کون بتا ہے؟ اس میں کیا جلتا ہے؟  
تیل کہاں سے آتا ہے؟ کیسے بتا ہے وغیرہ۔ موجودہ زمانے کا

نام نہاد متنک پچھے بجلی کی روشنی میں پڑھتا ہے، اُس کے متعلق صرف اس قدر جاننا ہے — اور لوگوں کا خیال ہے کہ اتنا جانشناکی ہے! — کہ وہ بُٹن دبایا تاہے اور لیپہ روشنی ہو جاتا ہے — اس سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ جہاں تک زندگی کا تعلق ہے زماںِ تدمیر کا پچھہ موجودہ زمانے کے پچھے سے کہیں زیادہ سمجھہ بوجھ کر زندگی بسر کرتا تھا۔

اس صورتِ حال میں درسے کا فرض ہے کہ "وہ مشاغل کے معاشرتی اور ملیٰ نشانی اور اثرات سے آگاہ، کرائے اور مسام لوگوں کی کارروباری زندگی کے تنگ اور محدود کرنے والے اثرات کو بعد کرنے کے لیے طلبہ کو مختلف قسم کے کاموں اور پہلوؤں کی دیستہ تراہیت سے آگاہ کر کے انھیں اُن کی نظر میں سخنی خیز بنائے۔ انھیں اُن کی حنفیت سے روشناس کرائے۔" اُن کے دل میں موچی کی قوت اس لیے ہونی چاہیے کہ اگر وہ اپنا کام انجام نہ دے تو بڑے سے بڑا اُدمی نشگہ پیر پلنے پر محروم ہو گا۔ بچوں میں یہ بات بھی پسیدا کرنی چاہیے کہ "یہہ پیشے کی زندگی میں بھی اعلیٰ مقاصد کو ہاتھ سے نہ جانے دیں۔ اور بعض میشین بن کر نہ رہ جائیں۔"

اس تختصر مقام سے یہ بات واضح ہے کہ تعلیم کے معانی اور بُرل مقاصد میں کوئی لازمی مکرار اُٹھیں ہے۔ درسے میں معاشرے کے تمام پہلوؤں کی نمائندگی ہونی چاہیے۔ لیکن اُسے کارخانے یا صنعتی درسے میں تبدیل کر دینا بڑی غلطی ہو گی۔ یہاں کسی شخصی پیشے کی تعلیم کے لیے کوئی محتوا نہیں ہے۔ پیشہ دراز

تلمیز و تعلیم کے لیے الگ ادارے ہونے چاہیں۔  
ابتدائی مدرس میں دستکاری اور عملی مشاغل کی فرض پرچوں کی  
آزادی کے لحاظ اور خواہش مول کی تخفی ہونی چاہیے۔ ہندوستان  
میں "بنیادی تعلیم" کا ابوا بھی اسی مقصد کو مد نظر رکھتے ہوئے کیا  
گیا ہے۔ اس میں بنیادی حرفة کی ذرعت یہ اہمیت ہے کہ وہ پرچوں  
میں جسمانی یادگیری کام کی مختلف پیداوارے مکالمہ بکھر دے سکتے۔ کا ایک  
دیپ اور عملی طریقہ بھی پیش کرتا ہے۔ حرفة کا ہر گز یہ مقصد نہیں  
کہ ہم پرچوں کو کاریگری یا مزدور بناانا چاہتے، میں بلکہ اس کے ذریعے  
پچھے کی تعلیمیت کی ہم آہنگ نشوونما مقصد ہے۔ ہندا یہ سمجھنا غلط  
ہے کہ ہم کسی لڑکے کو جلاں ابر ہٹی یا مالی بناانا چاہتے ہیں۔ ہاں  
یہ بات اور ہے کہ وہ تعلیم ختم کرنے کے بعد درسے کے سیکھنے ہوئے  
حرفوں میں سے کسی ایک کو اپنی زندگی کا مشغله قرار دے لے اور  
یہ کوئی بُری بات بھی نہیں ہے۔

خاڑی درسون میں مختلف پیشوں کی عام تعلیم ہونی چاہیے  
جس کی فرض پرچوں کو انہار ذات کا موقع دینا ہو ذکر کسی مخصوص پیشو  
کے لیے تیاری۔ اس طرح سے وہ محاسنی نظام سے دافت ہو جائیں  
گے نیز ہمارے سماج میں جو "محنت" اور "فرصت" کی وسائلی ہے  
وہ بُری حد تک ختم ہو جائے گی۔

خاڑی تعلیم کے آخری مد ایک سال کسی ایک پیٹے میں خاص  
تعلیم کے لیے وقت کیے جا سکتے ہیں۔ پیشوں پچھے کے بہتر رجحانات  
اور صلاحیتوں کے مطابق منتخب کرنا چاہیے۔ اس سلسلے میں "محاسنی

جاپن "جس کی بنیاد سائنسیں اصول پر ہے، بہت مفید ثابت ہو سکتی ہے۔ یہ کام بہت اہم بھی ہے، اس لیے کہ موجودہ زمانے میں شاید انسان کو غربت و افلکس سے اس تدریسکلیف شہیں بہتی ہے جس قدر اس بات سے کہ بہت سے لوگ مجبوراً اور ہشیے اختیار کرئے ہیں جن میں آن کے لیے کوئی اپیل نہیں ہوتی: بجز اس کے کہ آن کے پیش بھرنے کے لیے ردیل ملتی ہے۔

---

## ۱۰۔ جمالياتي تعلیم

استادِ يا والدین کی حیثیت سے ہم سب کا تعلق بپوں کی تربیت سے ہے۔ ہماری خواہش ہے کہ پچھے زندگی کے ہر میدان میں کامیاب ہوں۔ اس فرض سے ہم ان کو وہ سب بائیں سکھانا چاہتے ہیں جو زندگی میں کامیابی حاصل کرنے کے لیے ضروری ہیں۔ ہم ان کی صحت اور تندرستی کا خیال رکھتے ہیں۔ ان کی ذہنی ترقی کے لیے موافق بہم پہنچاتے ہیں اور ان کے اخلاق اور پہلے چیز کو سوارنے کی تدبیر کرتے ہیں۔ ہم پھول کی جسمانی ذہنی اور اخلاقی تربیت کا توکی صد تک خیال رکھتے ہیں، لیکن ان کے جمالياتي احساس کی نشوونما کی طرف بہت کم توجہ دیتے ہیں۔ نہ تو ان کو خوبصورت ہیزیں ہنانے کی طرف مائل کرتے ہیں اور نہ ہی ان میں خُن کو سراہنے کی صلاحیت پیدا کرتے ہیں۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ بچوں کی زندگی کا جمالیاتی پہلو نظر انداز ہو جاتا ہے۔ عکسی ہے کہ ان کی زندگی محدود معنوں میں کامیاب ہو۔ وہ بڑے تاہروں، بیکروں، انہنفیسر، عالم یا سرکاری افسروں جیسی اور لوگوں میں ان کی

وہت بھی ہو۔ لیکن ان کی زندگی میں محن اور خوبصورتی کی کمی رہتی ہے۔ اس سے ہم ڈیوٹی نہیں کر سکتے کہ ہم نے اپنے بچوں کو پدا انسان بنانے کی کوشش نہیں کی۔

دراداصل جماں یا تعلیم کا مقصد یہ ہے کہ بچے کی تخلیقی قوتیں کو فردغ دیا جائے تاکہ اس کی زندگی محن کی دولت سے الامال ہو سکے اور وہ اپنے دامن کو دامنی خوشی کے پھولوں سے بھر کے۔ ان قوتیں کے سوتے اپنے ملکاں کے لیے راستے ڈھونڈتے رہتے ہیں اور موقع ملنے پر مختلف شکلوں میں پھوٹ بخکلتے ہیں۔ بچے گیلی مٹی سے کھیلتا ہے۔ وہ اس سے طرح طرح کی چیزیں بناتا ہے۔ ہم اسے ڈانٹتے ہیں کہ ”مٹی سے مت کھیلو اس سے جسم اور پڑپڑے بیٹھے ہو جائیں گے۔“ ہمیں نہیں معلوم کہ اس طرح ہم بچے کو معصوم خوشی حاصل کرنے کے ایک بڑے ذریعے سے محروم کر رہے ہیں۔ مٹی کا کھلونا بچے کے نزدیک اس کا ایک بڑا شاہکار ہے۔ اس میں وہ اپنی شخصیت کا رنگ روپ بھرتا ہے۔ وہ اس کے لیے انہمار ذات کا ایک ذریعہ ہے۔ کیا ہی اچھا ہوتا کہ ہم اسے انہمار نظر سے پرستھتے اور داد دیتے؟ اسی طرح اس بچے کو دیکھتے جو کھرا یا کرٹے سے فرش پر بظاہر ایک بھتی جا بے ٹوٹل اور بے منی شکل کھینچ رہا ہے۔ اس کام میں کتنی لگنی ہے اور وہ کتنا محن ہے۔ وہ اس میں کھوسا گیا ہے؟ لیکن افسوس کہ اس کا یہ کام ہمارے نزدیک بعض اس کے پھوٹپریں اور بد تیزی کا ثبوت ہے۔ ہم اس پر برس پڑتے ہیں۔ اس کی ہمت لٹھ جاتی

ہے اور انہار ذات کے اس دلچسپ شنخے سے ہے گاہ ہو جاتا ہے۔ شاید ہم نے اپنی ناد اتفاقیت کی وجہ سے ایک ہونہار معمور کا خلن کر دیا ہے۔ اب اس پیچے کو بچے جو سرمنی بادل کے مکملوں کو ادھر ادھر بھاگنا کر دیکھ کر ان کے پیچے اپنی نظر دوڑاتا ہے اور اس نظارے میں اتنا بھو ہو جاتا ہے کہ اسے اپنے ارد گرد کی کچھ خوبیں سمجھی اور اس کے احساسات کا سیلاب بے اختیارانہ راگ کی شکل میں ہٹنے لگتا ہے۔ یا جب وہ برسات کے دنوں میں آسان پر زینگن و ضنك دیکھتا ہے، تو خوشی کے مارے اس کا چڑھو کلی کی طرح بکھل اٹھتا ہے اور وہ اسے اس وقت تک دیکھتی نگاتے دیکھتا رہتا ہے، جب بک کر وہ غائب نہیں ہو جاتی۔ یہ عجب ہے کہ اس پیچے میں ایک شامروپا معمور کی روح موجود ہو! لیکن ہم اس کی وصلہ افزائی کرنے کے بجائے اسے جھکتے ہیں۔ تبھی ہوتا ہے کہ پیچے کی جایا تی صلاحیتیں اجس اگر نہیں ہو سنے پائیں اور رفتہ رفتہ پیچے سے حن سے نظری گلاو ہے، بدل ہو جاتا ہے اور اس کی تخلیقی تو قیں مردہ ہو جاتی ہیں۔

اس سے یہ ذکر ہے کہ ہر پیچہ، مکمل، انجیلو، ڈیگر، ہائین، اور دوں در تکھر یا غالب ہو سکتا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ ایسی غیر معلوم صلاحیتیں بہت کم لوگوں میں ہوتی ہیں۔ لیکن یہ ضرور ہے کہ انہار ذات کے ہر پیچے نظری طور پر ان فدائی کو استعمال کرنے کی کوشش کرتا ہے، جن کا اور پر ذکر کیا گیا ہے۔ یہ سب آرٹ کی خلائق مسلسلیں ہیں۔ دائمی آرٹ انہار ذات کا ایک موثر ذریعہ ہے۔

بھی بھی زبان اول کی باتوں کو اتنی ایسی طرح ادا نہیں کر سکتے جس خوبی اور کامیابی سے ان کو آرٹ کے ذریعے خاہر کیا جاسکتے ہے۔ پنجے کے فطری و بجانات پر آرٹ کی تعلیم کی بنیاد رکھی جاسکتی ہے۔ ہمیں یہ ماننا پڑے گا کہ اس تعلیم کے ذریعے ہم، ہر پنجے کو آرٹ میں اہر نہیں بنائے سکتے۔ لیکن اتنا تو ضرور کر سکتے ہیں کہ آرٹ کی چیزوں کو پرکھ سکے۔ مَن اور بدنسال میں امتیاز کر سکے۔ اندان سے صحیح انداز میں متاثر ہو سکے۔ آرٹ کی تعلیم کا ہی مقصد ہے۔

آرٹ کی تعلیم نہ صرف پنجے کے لیے انفرادی طور پر ضروری ہے بلکہ یہ قومی نقطہ نظر سے بھی بہت اہم ہے۔ آرٹ کا قومی تمدن سے گہرا اتعلق ہے۔ کسی قوم کا تمدن یا لکھر کس پائے کا ہے، اور اس کی زندگی میں خوش مذاقی اور ریکھنی کس درجہ موجود ہے۔ اس کا اندازہ اس قوم کے آرٹ سے لگایا جاسکتا ہے۔ اس لیے آرٹ کے حاملے میں ہماری موجودہ پس ماندگی سے ہمارے قومی تمدن پر بھی عرف آتا ہے۔ لہذا ہمارا فرض ہے کہ ہم اپنے گھروں اور مدرسوں میں آرٹ کی تعلیم کا مناسب انتظام کریں۔ یہ تعلیم پوچھنے خون کا احساس اور اسے پر کھنے اور سراہنے کی تابیعت پیدا کرے گی اور اس طرح ہماری آنے والی نسل اپنی خوش مذاقی سے ہمارے قومی تمدن میں چارچاند لگائے گی۔ وہ اپنے آرٹ سکول نام اور بدلوں رکھ کر قومی آرٹ کا لگانا نہیں گھوٹنے چاہی، بلکہ ان کے کام کی قدر کر کے ان کی حوصلہ افزائی کرے گی، تاکہ وہ

ہمارے تو میرا یہ بس اپنے شاہکاروں سے اور بھی اختلاف کر سکیں۔

آئیے، اب فدا اس مسئلے پر غور کریں کہ سچا آرٹ ہے کیا۔  
زیادہ تر لوگ اس آرٹ کو پسند کرتے ہیں جو حقیقت سے قریب ہو۔ تصویر کا کمال یہ کہا جاتا ہے کہ اہل کی ہو، ہو نقل ہو۔ لیکن سچے آرٹ کو پرکھنے کی یہ سروٹ بہت ناقص ہے۔ اگر اسے متعجب کھو لیا جائے، تو پھر فوٹ گرانی سے بڑھ کر کوئی دوسرا آرٹ نہیں ہو سکتا۔ مصور کسی تصویر کے بنانے میں اس کی امتیازی خصوصیات کا ضرور خیال رکھتا ہے، لیکن یہ لازمی نہیں ہے کہ اس کی تفصیلات بھی ظاہر کرے اور اسے اصل کے مطابق بنائے۔

بعض ادفات تصویر اور اصل چیزیں بہت فرق ہوتا ہے اور اس فرق کے ہادی وحدہ تصویر آرٹ کا ایک اعلیٰ شاہکار ہو سکتی ہے۔ اصل میں دیکھنا یہ چاہیے کہ آرٹسٹ نے تصویر میں کیا منی پیدا کیے ہیں۔ تصویر کے مجموعی اثر کو دیکھنے کے لئے کس نسل کے جذبات ایجاد کرنے ہے۔ اس کا ذمہ سے ابتدائی انسان کا آرٹ جس کے نمونے مختلف جگہوں پر ملتے ہیں، سچا آرٹ ہے، لیکن کہ اس کے نمونے بظاہر بے ڈھنچے علوم ہوتے ہیں اور اس کے برعکس بہت سی وہ تصویریں جو آج کل بازار میں بڑھیا چک دار کا فذ پرچھی ہوئی ملتی ہیں، گھٹیا درجے کے آرٹ کو ظاہر کرتی ہیں۔ اگرچہ عوام کے لیے وہ بہت دل کش اور جاذب نظر ہیں۔ سچا آرٹ دل میں بلندی اور دستت پیدا کرتا ہے اس کے خلاف بحدی مصوری دل میں پستی

پیدا کرنے ہے اور وہ میں افسر دگی اور ماہی سی کا بچ جلوتی ہے؛ آرٹ انسان کی تجھیلی زندگی کی سب سے اپنی منزل ہے۔ اس میں اس کی پوشیدہ توتوں کا آزاداً طور پر اخبار ہوتا ہے۔ آرٹ انسان کی بلند ترین تمناؤں اور آرزوؤں کی خلاصی کرتا ہے۔ عام آدمی چیزوں کے باہری رنگ و دلپ کو دیکھ کر مطمئن ہو جاتا ہے، مگر یا کہ وہ محض چیزوں کے اور پر لمحے ہوئے بیبل پڑھتا ہے۔ ان چیزوں کی حقیقت معلوم کرنا اس کے بس کی بات نہیں یہاں مصور کا منصب یہ نہیں ہے۔ جب تک کسی چیز کی تہہ تک نہیں پہنچ جاتا، اس کے دل کو تینیں نہیں ہوتی۔ لہذا انسان کا تفاہا یہ ہے کہ آرٹ کی چیز کو سمجھی طور پر نہیں بکھر اسے آرٹ کے نقطہ نظر سے دیکھنے کی کوشش کرنی چاہیے۔

آرٹ کی اس فقرسی تعریف کے بعد اب ہم ان وسائل کی جانچ پر ہمال کریں گے، جن سے پتوں میں آرٹ کا متعین مذاق پیدا کیا جا سکتا ہے۔ دوسری چیزوں کی طرح بنتے کے احساس یعنی کی نشوونما جیسی گھری ہی شروع ہوتی ہے۔ ہر ایک گھر میں، کم از کم متسلط گھرانے میں، سجادہ کا کچھ نکھ سامان تو ضرور ہو گا۔ کچھ نٹو اور تعمیریں ہوں گی اور کچھ گلدار اور گلے۔ کچھ پردے ہوں گے اور کچھ فریضہ، ان کے انتخاب اور ترتیب میں مذاق کا دخل ہے۔ اگر یہ چیزیں خوش رنگ اور خوش وضع ہیں اور انھیں پہنچے انداز میں ترتیب دیا گیا ہے تو پتوں کے فدق پر اچا اثر پڑے گا۔ رفتہ رفتہ غیر شوری طور پر ٹھن کی قند ان کے دل

میں پیدا ہو جائے گی لیکن برقسمی سے ایسی خوش خواستی بہت کم  
گھر دل میں دکھائی دیتی ہے۔ فربوجوں کا تو کہنا ہی کیا، متوسط  
وربے اور اعلیٰ طبقے کے لوگوں میں جمایا تی ندوی کی بڑی کمی  
ہے۔ پڑھے کچھ اور بعد از منہ گھر افول کر پہنچے۔ ان کے بیاس  
اور روزمرہ کے استعمال کی چیزوں کو دیکھئے کہ ان کے رہنمے کے  
بھروسے اور بے میل نظر آتے ہیں۔ اس کی ایک وجہ تیری ہے  
کہ ان کی تعلیم و تربیت میں جمایا تی پہلو نظر انداز کر دیا گیا  
ہے اور دوسرا سے انھیں قدرت کے حسن کو مشاہدہ کرنے کا وظیع  
نہیں تھا۔ اگر ہم قدرت کی چیزوں کو فرد سے دیکھیں تو زندگوں  
کے انتخاب میں زیادہ خوش خواستی سے کام لے سکتے ہیں۔  
بچہ لوں، سیڑوں، تیلبوں دخیوں کے رہنماؤں کو ذرا دھیان سے  
دیکھئے کہ ان میں کس قدر میں اور ہم آہنگی پائی جاتی ہے۔  
قدرت کے مشاہدے کی کمی سے لوگوں کا نداق گھٹایا ہو گیا ہے۔  
ان کے دل اس قدر بے حس اور سخت ہو گئے ہیں کہ پہلے اور  
ہم آہنگ رہب انھیں بھاگتے ہی نہیں۔ وہ صرف تیز اور پھرپٹیلے  
بھرپٹکے رہب پسند کرتے ہیں۔

رہنگ کے علاوہ لوگوں کی روزمرہ کام آتے والی چیزوں  
کی صورت ششکل، قطع و ضع میں بھی اچھا ندوی دکھائی نہیں  
دیتا۔ فرنچیز، گلڈان، گلے، برتن وغیرہ اکثر بے ڈول ہوتے ہیں۔  
بعض روزمرہ کے استعمال کی چیزوں سے ایسا معلوم ہوتا ہے  
کہ وہ شخص سجادوٹ کے یہی نہ کرے استعمال کے یہی۔ بعض

گھر دل میں جیب جیب شکون کے برتنی، بیشیں، اہمیات و غیرہ ہوتے  
ہیں جو یورن تربیتے خوبصورت صلوم ہوتے ہیں لیکن اگر ان  
کے اندر کوئی چیز رکھنی یا باہر نکالنی ہو تو بہت دشواری ہوتی ہے  
اسی طرح بعض گھر دل میں ایسے ٹلڈانی ہوتے ہیں جن میں جہالت  
کے اختبار سے بہت سے پھول رکھنے جانے چاہیں میکن ان کے  
پیڈے اتنے پھوٹنے ہوتے ہیں کہ اگر ان میں دعا چار سے زیاد  
پھول رکھ دیے جائیں تو وہ فرو آلا حکم جاتے ہیں یا ان کی  
گھر دل اتنی محبوثی ہوتی ہے کہ اس میں شکل سے دو ایک پھول  
ہی کے ڈٹھل سما سکتے ہیں۔ یہ مثالیں اپنے فدق کو ظاہر نہیں  
کرتیں۔ چیز دل کے انتخاب میں خوبصورتی اور استعمال دہنوں  
با توں کا خیال رکھنا چاہیے۔ نہیں تو ڈر ہے کہ پھوٹن کے ذہن  
میں محن کا غلط تصور قائم ہو جاتے گا۔ ہم اپنے من انتخاب سے  
پھوٹن کے ذہن میں یہ خیال پیدا کر سکتے ہیں کہ کام میں آنے  
والی ہر چیز خوبصورت اور دل کش ہونی چاہیے اور اس کے  
سامنے اس کے استعمال میں ہمولات ہونی چاہیے۔

اب چیز دل کی ترتیب کو بنیجے۔ فام طور پر ایمروں کے گرد  
تصویر دل اور بجاداٹ کی چیز دل سے پہنچنے ہوتے ہیں۔ لیکن ان  
سے آنکھ کو سکون اور دل کو خوشی نہیں ہوتی۔ وہاں جائیے تو کہہ  
ایسا گمان ہوتا ہے کہ وہ کسی تمدن شخص کے رہنے کی بجائی نہیں  
ہے بلکہ کاڑیے کی دکان ہے، اک جس میرا طرح طرح کی  
خوبصورت اور نایاب چیزیں جمع کی گئی ہیں لیکن ان میں کوئی ترتیب

نہیں ہے۔ اس کے بھائے اگر کمرے میں سجادوٹ کی کم چیزیں ہوں، لیکن وہ اپنی ہوں اور سلیمانی سے ترتیب دی جائیں تو کمرے کی خوبصورتی میں اضافہ ہو سکتا ہے اور اس میں رہنے ہنے اور بیٹھنے اٹھنے سے سکون اور خوشی حاصل ہو سکتی ہے۔

مگر کے بعد پنجے کی جایا تی تربیت کی ذمے داری مرد سے پر آتی ہے۔ پنجے کا احساس میں اتنا ہی ترقی کرے گا جتنا کہ مرد سے کے ماحول کو خوشنما اور خوبصورت بنایا جائے گا۔ یہ کام استاد کا ہے۔ اگر کرہ جاعت کو سلیمانی سے سجا یا جائے اور اس کی چیزوں کو اپنے ڈھنگ سے ترتیب دیا جائے، تو خیر شوری طور پر طالب علموں میں خوش نہادی پیدا ہوگی۔ اس لیے ضروری ہے کہ اساتذہ خود بھی آرٹ کا اپنا ذوق رکھتے ہوں اور انھیں آرٹ کی چیزوں سے پہنچی خوشی حاصل ہوتی ہو۔ تصویروں کے اختاب اور ترتیب میں نیز دیگر آرایشی چیزوں کے استعمال میں عمدہ ذوق کا اظہار ہوتا چاہیے۔ کمرہ جامت میں کچھ اپنی تصویریں اور گلستان ضرور ہونے چاہیں۔

طالب علموں کو قدرت کی چیزوں کا مشاہدہ کرائے ان کے سامنے کائنات کا حُسن یا نحونے تقاب کر کے، سمجھ تراشی، پچیکاری، گل کاری وغیرہ کے اپنے نمونے دکھا کر اور کبھی کبھار گرد نواح کی خوبصورتی اور نمائیشی جگہوں کی سیر کرائے، ان میں خوبصورت چیزوں کو سراہنے اور ان سے لطف اٹھانے کی صلاحیت پیدا کی جا سکتی ہے۔ اس کے علاوہ مرد سے میں

ڈرائے اور جلیسے کرنے اور تیوہار منانے کے مسئلے میں جو آرائشی کام ہوتا ہے، اس میں طالب علموں کو شرکیت کر کے انھیں عملی طور پر آرائش کے اصول سے روشناس کیا جا سکتا ہے۔ پھر اگر درس سے میں آرٹ کی باضابطہ تعلیم کا انتظام ہے تو اید ہے کہ طالب علم اس سے صحیح سخن میں خالصہ اٹھائیں گے۔

---

## ۱۱۔ سائنس کی تعلیم

سائنس کی ترقی اور اس کے استعمال نے انسان کو بے شمار نتیجیں عطا کی ہیں اور ان نے انسانی زندگی میں بہت ہو توں پیدا ہو گئی ہیں۔ لیکن اس سے بھی اہم بات یہ ہے کہ کچھ سائنس و قومی ترقی کا ایک اہم دستیلہ ہے۔ نہ صرف جدید ٹکنوقری اور صنعت، بلکہ زراثت کو بھی فردخ دینے کے لیے سائنس کی ضرورت ہے۔ مغربی ممالک نے سائنس کی بروزت مادی اشیا کی پیداوار کے میدان میں شاندار کامیابیاں حاصل کی ہیں اور اپنے شہریوں کے میتوں زندگی اونچا کیا ہے۔ اس کے برخلاف مشرقی ممالک تاریخی وجہ کی بنابری بہت درت یک سائنس کی برکتوں سے محروم رہے۔ مغرب اور مشرق میں سائنس کی اہمیت کا احساس دن بدن بڑھ رہا ہے۔ ہمارے لکھ میں بھی بالخصوص آزادی کے بعد اس سمت میں اقدامات کیے گئے ہیں۔ شال کے طور پر یا خاطبہ تعلیم میں سائنس پر اب ہمارے یہاں خاصا نور و یا جارہا ہے۔

یہی نہیں کہ سائنس کی تعلیم کہ کی پیداوار پڑھانے میں

مددگار ثابت ہو گی۔ بلکہ یہ لوگوں کے نقطہ نظر اور روایتی میں ایسی تبدیلی پیدا کرے گی، جن سے ہمارے روایتی، ساکن سماج میں زندگی کی ایک نئی ہر دوڑ جائے گی۔ ایک ایسی ہرچوں سماج کو جدید شکل دینے میں ایک مرکی قوت کا کام کرے گی۔ سائنس کی سب سے بڑی دین اصل میں یہی ہے۔ اسے سائنسی نقطہ نظر کہتے ہیں۔ ہمارا سماج جس میں توہم پرستی اور تاریک انہیشی کا دور دورہ ہے، سائنس کے بغیر خاطر خواہ سماجی ترقی کر سکتا ہے اور ناقصادی ترقی۔ سائنسی نقطہ نظر لوگوں میں پھیلے ہوئے توہات اور خلاف عقل حقایق پر ضرب کاری لگائے گا۔ سائنس کا انصار مشاہدے اور تجربے پر ہے۔ سائنس کسی عقیدے یا خیال کی آنکھیں بند کر کے پیرودی نہیں کرتی، چاہے اُس کا مأخذ کوئی بھی ہو۔ بلکہ وہ حقیقت کی کھوج میں مشاہدے، تجربے اور استدلال سے کام لیتی ہے۔ وہ ہر دو اتنے کو عقل کی کسوٹی پر پرکھتی ہے۔ اس طرح سائنس تنقیدی خود ذکر کی صلاحیت پیدا کرتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ سائنس آئے دن طرح طرح کے ایجادات اور اکشاف کرتی رہتی ہے۔ لہذا تمام ترقی پر مساکن میں جن میں ہندستان بھی شامل ہے سائنس کی روشنی کو بھیلانے کی زیادہ ضرورت ہے۔ اس طرح رجعت پسندانہ روایات کے نقصان دہ اثرات کو ختم کیا جاسکے گا اور ترقی کی نئی راہیں نکل سکیں گی۔

یوں تو ہمارے دروس میں خاصی مت سے سائنس کی تعلیم دی جا رہی ہے۔ مگر اسے تسلی بخش نہیں کہا جا سکتا۔ نصاب

اور طریقہ تعلیم دونوں ناقص ہیں۔ ہمارے طبعی اور سماجی ماحول سے ان کا بہت کم رابطہ ہے۔ ہمارے دیس کے پچھترنی صدوگ ویاں میں رہتے ہیں۔ نصاب کو دیکھنے تو گاؤں کے مدرسون میں وہی ہے جو شہری اسکوں میں رانچ ہے۔ بتائیں بھی بخواہیں ہیں۔ گاؤں کی بیشتر آبادی کا پیشہ کھیتی ہاوی ہے۔ اس لیے نصاب ہو گا کہ دیہی مدارس میں سائنس کی تعلیم کا ذریعہ زراعت کو بنا یا جائے۔ نصاب دفع کرتے وقت اس بات کا خاص طور پر خیال رکھا جائے اور سائنس پڑھانے میں مواد تعلیم کو زراعت کے مختلف عوامل اور متعلقہ چیزوں سے مربوط کر کے پیش کیا جائے پھر کو ترغیب دی جائے کہ وہ چیزوں کا بغور مشاہدہ کریں، احتیاط کے ساتھ تجربے کریں اور پھر ان کی بنیاد پر استدلال کر کے نتیجہ یا اصول اخذ کریں۔ اور پھر اس اصول کو مناسب موقع پر برقراری ہے سائنس کی تعلیم کا صحیح طریقہ۔ مگر ہمارے اسکوں میں ہومایہ طریقہ عمل میں نہیں آتا۔ سائنس کا اتنا دبندی دوسرے مضاہیک استاذوں کی طرح یہاں کی ذہنگ سے سائنس پڑھاتا ہے۔ سائنس سے متعلق واقعات، حقائق اور اصولوں کو اکثر طلبہ رٹ لیتے ہیں اور جیسے تیسے امتحان پاس کر لیتے ہیں۔ نہ ان میں مواد تعلیم کو صحیح طور پر سمجھنے اور اسے زندگی کے کاروبار میں استعمال کرنے کی قابلیت پیدا ہوتی ہے اور نہ سائنسی نقطہ نظر حاصل ہوتا ہے جو سائنس کی تعلیم کا اصل مقصد ہے۔ پھر تجربہ کیا کہ سائنس کی تعلیم حاصل کرنے کے باوجود بیشتر لوگ

تربیات میں گز قرار رہتے ہیں!

ہم طرح دیپی مدارس میں سائنس کی تعلیم کو بچوں کے فتحردنی اول اور زراعت کے ساتھ ہم آہنگ ہونا چاہیے، اسی طرح شہر کے اسکوں میں شہری زندگی کے مختلف پہلوؤں سے اس کو مربوط کرنا چاہیے۔ شلا شہر میں مختلف قسم کی صنعتیں فردیخ پاتی ہیں، دہان ہینے کے لیے نل کے پانی اندبھلی کی روشنی کا انتظام ہوتا ہے، پادر سے پہلے والے ذرا لئے آمد و نفت اور وسائلِ رسی و رسائل کا اہتمام ہوتا ہے۔ اس قسم کی تمام چیزیں سائنس کی تعلیم کا ایک موثر اور باعثی ذریعہ ہو سکتی ہیں۔ اس طرح ٹلبیہ میں سماش و جبوکی لگن پیدا کی جاسکتی ہے جو سائنس کی تعلیم، ہی کی نہیں بلکہ حصر چدید میں انسان زندگی کی بنیادی قدر ہے۔ اب انسان کے حقیدے اور عمل کی بنیاد کسی بیردنی توں کے فرمان پر نہیں، بلکہ اس کے اپنے تجربے پر فائز ہے۔ سائنس کے نزدیک کوئی بھی پچائی قطعی اور آخری نہیں بلکہ آزمایشی چیز ہے اور ثبوت کی مقابح ہے۔ آج تک جس چیز کو پچائی کچھا جارہا ہے، وہ سکتا ہے کہ تجربے کی بنیاد پر اس میں شبہ پیدا ہو جائے اور اس کی مجر کوئی دوسرا پیچائی لے لے۔

یہ بہت امید افزا بات ہے کہ یونیکو اور اس کی معاون تنظیموں نے دنیا کے ترقی پذیر ممالک میں سائنس کی تعلیم کو بہتر بنانے کے لیے خاصی امدادی ہے۔ چنانچہ ہندستان کے پرالمری اور ڈل اسکوں میں سائنس کی تعلیم کے سیار کو بلند

مرنے کے لیے پرنسپلیٹیں ایک باخابد اسکیم پر عمل پیرا ہیں۔ اس اسکیم کے پہلے مرحلے پر مک کی تمام ریاستوں میں پچاس پچاس برائی اسکول اور تیس تیس ڈل اسکول منتخب کیے گئے اور ایکسپشن کے تجربے کرنے کے لیے ضروری ساز و سامان ہبھایا کیا گیا۔ یونیورسٹی سائنس کا نصاب مرتب کرنے میں بھی مددی۔ اس کے مطابق ملک کی مختلف حلاقوں زباں میں کتابیں لکھی گئیں۔ منتخب اسکولوں کے اساتذہ کو اس نصاب کے مطابق سائنس پڑھانے اور دینے ہوئے ساز و سامان کے استعمال کرنے کا ذہنگ فنکر ٹریننگ کے درمان سکھایا گی۔ دوسرا مرحلے پر اور زیادہ اسکولوں میں پروگرام چلایا جائے گا۔ ایسا ہے کہ رفتہ رفتہ ملک کے تمام اسکولوں میں سائنس کا ترقی یافتہ نصاب رائج ہو جائے گا اور تعلیم کے موثر طریقے اپنائے جائیں گے۔

بچوں کی تعلیم و تربیت میں سماج اور گھر کا بڑا حصہ ہے۔ اگرچہ اسکول میں سا فسی طریقہ سکھ بھی لیں، اور اسکول کے باہر کا اول اس کے لیے سازگار نہ ہو تو اسکول کی تعلیم کا اثر کمزور پڑ جائے گا۔ اس لیے ضرورت اس بات کی ہے کہ بالخواں میں بھی سائنسی نظر پیدا کرنے کی ہم چلانی جائے۔ اس سلسلے میں ان تمام فدائیں کو پورے طور پر استعمال کرنا چاہیے جو تعلیم بانی کے لیے کار آمد ثابت ہو سکتے ہیں۔ اس سلسلے میں ریڈیو اور ٹیلی ویو کا استعمال خاص طور پر مفید ثابت ہو گا۔ تھے، کہانی، تمثیل اور ڈرائے کی شکل میں مرد جہ ہجات اور خلاف حقیقی معاون پر موثر دار کیا

ہا سکتا ہے، اور حوام کو ساضی طریقہ تکرے روشناس کیا جاسکتا ہے  
اگر سب شمیگ طرح کیا جائے تو امید ہے کہ ہمارے نئے  
بڑے ہو کر اپنی تسبیات سے پاک ہوں گے جو تہذیب، فرقہ یا زبان کے  
نام پر ہمارے سماج میں جاری اور ساری ہیں۔ اسی کے ذمہ پر دار  
ہوں گے اور وہ دلیل اور ثبوت کی روشنی میں اپنی راستے یا عقیدے  
میں تبدیل کرنے کے پلے آزادہ ہوں گے۔ اس طرح ہمارا تکمیل ہجی جزیر  
حالمی تہذیب کو ترقی دینے میں قابل تقدیر ہے لے سکے گا۔

---

بناادی قومی تعلیم

حشوم

## ۱۲۔ بنیادی تعلیم اور سماج

تویی زندگی کے ہر پہلو سے متعلق آج ہمارے دلیں میں بحث و بیان کا بازار گرم ہے۔ یہاں یہ کہ ہم اپنی منزل کے بارے میں تفتقہ نہیں ہیں کہ ہمیں کہاں پہنچنا ہے۔ اس سوالے میں کہ ہماری زندگی کا کیا نقشہ ہونا چاہیے، خلقت جمادیوں کے خیالات ایک دوسرے سے آپس میں ڈھکراتے ہیں۔ شال کے طرد پر ایک طرف ملک کی موجودہ حکومت اور لوگوں کی ایک خاصی بڑی تعداد سمجھتی ہے کہ ہماری مادی اور روحانی دنوں قسم کی ترقی کے لیے ہوشیش سماج تامم کرنا نہایت ضروری ہے۔ ایک ایسا سماج جس میں سب ایک دوسرے کے ساتھ مل جل کر کام کریں اور اپنی قابلیت اور طاقت کے مطابق ملک کی خوش حالی کو بڑھانے کی کوشش کریں اور اس کی برقتوں سے سب ہی نیضیاب ہوں۔ کسی کو دوسرے کی محنت سے ناجائز نامہ اٹھانے کا حق نہ ہو۔ اس کے خلاف دوسری طرف ہم دیکھتے ہیں کہ ملک کی ایک جھوٹی مسخر بائیز جماعت سماج کے موجودہ ڈھانچے کو برقرار رکھنا چاہتی ہے۔ جس کی بنیاد اشتراک ممل کی بجائے بہی

تھا بلے پر کام ہے اور جس میں اکثریت اپنی نلت کے پھل سے بڑی ملک کوں رہتی ہے اور اس کا فائدہ پھر مٹا سا بلتہ اٹھا آتے ہے جس کے تجھنے میں دلت پیدا کرنے کے فدائی ہیں۔

جب تو می زندگی کے مقصد جیسے بنیادی مسئلے میں اس قدر اختلاف راتے ہے تو یہ کوئی تعجب کی بات نہیں کہ تعلیم کے حامل میں جو محسن ایک دیسی کی حیثیت رکھتی ہے، مختلف جماعتوں کے خیالات جدا جدا ہیں۔ یوں تو ہمارے ان ابتدائی سے لے کر اعلیٰ تعلیم کی ہر ایک منزل کے بارے میں الگ الگ رائیں ہیں کہ اس کی شکل کیا ہوں چاہیے، یہکن جتنے شدید اختلافات ابتدائی تعلیم کے بارے میں ہیں، اتنے شاید اور کسی منزل کی تعلیم کے بارے میں نہیں ہیں۔ ابتدائی تعلیم کا مقصد اور روپ کیا ہو، اس موضوع پر اس وقت سے ایک سلسلہ بحث پھری ہوئی ہے جبکہ ہمارا گاندھی نے ۱۹۳۲ء میں قوم کے سامنے بنیادی تعلیم کا خال پیش کیا تھا۔ آج ایک تہائی صدی سے زیادہ مردم ختم ہو چکی ہے، مگر بحث اب بھی جاری ہے کہ بنیادی قومی تعلیم میں کون سی چیزوں اہم ہیں۔ یہاں تک کہ ملک کی مختلف ریاستوں میں جو تحریک بہت در سے بنیادی اسکول کے نام سے کوئی لگتے ہیں، ان کے بارے میں شبہہ ظاہر کیا جاتا ہے کہ وہ صحیح سخون میں بنیادی در سے کہلانے کے مستحق ہیں بھی یا نہیں۔

ایسا یکوں ہے؟ اسے تجھنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم بنیادی تعلیم کے تصور کو تاریخی اور سماجی پس منظر میں دیکھنے کی کوشش

کریں۔

ہندستان پر برطانیہ کا تسلط ہو جانے کے بعد یہاں کی حکومت کا ڈھانچہ بھی بدلا۔ لیکن اس سے کہیں زیادہ اہم بات یہ ہوئی کہ وہ بنیادیں ہل گیئیں جن پر پرانے صاحب کی عمارت کفری تھی۔ وہ صاحب جو صدیوں سے اس دیس میں قائم تھا، ڈالنے لگا۔ اس صاحب کی خصوصیت یہ تھی کہ اس میں اندرونی طور پر کسی ٹبری تبدیلی کا پیدا ہونا قرین تیاس معلوم نہیں ہوتا تھا۔ یہاں لوگوں کے حقوق دفتر الف ان کے اپنے اپنے طبقے کے اختبار سے مستین تھے اور ان کی پابندی کرانے میں سرکاری حکم یا قانون کا اتنا داخل نہیں تھا جتنا کہ روایات اور حقائق کا، مثال کے طور پر لوگوں کے پیشے، اختیارات احمد ساجی رتبے کا انحصار ذات پات پر تھا۔ یا جو لوگ دولت مند تھے، جن کے پاس جگیریں تھیں، آن کے اور آن کی رعایا کے درمیان حقوق دفتر الف کے رشتے واضح تھے۔ اگرچہ ہندستان میں انگریزوں کے آنے سے پہلے کئی ایک حکومتیں بیس اور بھروسے سیکڑوں حاکم را بے ہمارا بے، بادشاہ اور شہنشاہ آئے اور گئے، لیکن لکھ کے سماجی نظام میں کوئی بنیادی تبدیلی دائمی نہیں ہوئی۔ اس کا اقتصادی ڈھانچا جوں کا توں برقرار رہا۔ بہت پرانے زمانے سے ہندستان کی دولت کا سب سے بڑا ذریعہ کمیتی باڑی تھا گھاؤ کی زندگی میں زراحت اور گھر بلو دستکاری میں ایسا تماں میں تھا کہ زندگی کی کم و بیش تمام بنیادی ضرورتیں گھاؤ ہی میں پوری ہو جاتی تھیں۔ گھاؤ اس طرح کسی باہر کی ایجنسی کے مقابض نہیں تھے۔

یہ کن دیسی زندگی کی اس تصویر سے یہ غلط فہمی نہیں ہونی چاہیے کہ  
وہ مادی یا تمدنی ہی مخاطب سے بھری پڑی تھی۔ حقیقت یہ ہے کہ اس  
سماج میں زندگی کی ضرورت تیس بہت محدود تھیں۔ اور انہوں نے طور پر  
اس زندگی کے امن اور شانستی کو درد ہم برہم کرنے والے اسباب  
 موجود نہ تھے۔ بظاہر لوگ اپنی موجودہ حالت پر قائم تھے  
اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ ملک میں کبھی کوئی ہل چل پیدا  
نہیں ہوئی۔ بلکہ اصلی بات یہ ہے کہ کبھی کبھی ہنگامے برپا ضرورت ہوتی  
بخاروں، جنگیں اور خونی ریزماں بھی ہوئیں، مگر ان کا اثر حاکموں  
کی تبدیلی، اور ایک دلتی احتل پتھل سے زیادہ گھبرا نہیں ہوا۔ سماجی  
زندگی پر جبرد طاری رہا اور سماج کے مختلف طبقے اور گروہ اپنے  
اپنے میں درجے کے مطابق زندگی گزارتے رہے۔ اور سماج کے  
امقداری نظام میں توازن قائم رہا۔

برطانوی حکومت کی پالیسی اور طریقی کارنے ہندستان کی سماجی  
زندگی کو تبدیل بالا کر دیا اور اس کے امقداری توازن کو بھاڑ دیا۔ منسوخ  
انقلاب کی بدولت انگلستان میں ملک کی ضرورت سے زیادہ چیزوں  
مشینوں سے بننے لگیں۔ ان کی کمپت کے لیے انگلستان کو ہندستان  
سے بہتر منڈی اور کپان مل سکتی تھی۔ چنانچہ ان چیزوں کی تجارت  
کو ہندستان میں ہر جائز اور ناجائز طریقے سے بڑھادرا ریا گیا۔ نتیجہ  
یہ ہوا کہ ملک کی گھر بیویوں مٹکاریاں تباہ ہو گئیں۔ ملک کی زراعت کا  
بھی بہی حشر ہوا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ حکومت نے زینداری کی  
جو سختا قائم کی، اس سے زرمی پیداوار کو بہت بڑا دھنکا لگا اور

کسان تباہ ہو گئے۔ اب بکر زین پر کسان کا اپنا تھنہ تھا اور  
وہ اپنی پسید اوار کا ایک مقدور حصہ براہ راست سرکار کو ادا کرتا  
تھا لیکن اب زمینداری کے نئے نظام میں سرکار اور کسان کے  
درمیان ایک تیسرا شخص "زمیندار" حائل ہو گیا اور وہ خود پسید اوار کی  
عمل میں کوئی خاص حصہ نہیں بلکہ بیشتر کسان کی محنت سے نامہ اٹھانے  
لگا۔ زمیندار کو ہر قسم کی لوٹ کھوٹ کرنا کی چھوٹ تھی، یکوں نک  
وہ برطانوی حکومت کو تفاصیل رکھنے اور مضبوط بنانے میں ہرگز مدد  
رینے کے لیے تیار تھا۔ تبجھ یہ ہوا کہ کسان کی حالت بد سے بدتر ہوتی  
چلی گئی۔ کسان کی بربادی کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ کھیتی باڑی  
سے روزی کمانے والوں کی تعداد میں برابر اضافہ ہو رہا تھا۔  
اس سے لیے کہ برطانوی صنعت کے حملے کا مقابلہ دیسی دستکاری نہ  
کر سکی اور دستکاری کو زندہ رہنے کے لیے مجبور آڑ راعت کا سہارا  
لینا پڑا۔ یہ اتنی بھیسا کی اور دل ہلا دینے والی تباہی تھی کہ  
اس کا احساس حکومت کے اعلیٰ حلقوں کو بھی ہوا۔ چنانچہ لارڈ لیم  
بینٹنک گورنر جنرل نے اپنے ایک سرکاری مراسلے میں صورت  
حال کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے "جولاہوں (بنگردوں) کی  
ہریاں ہندستان کے میدانوں کا رنگ پھیکا کر رہی ہیں"۔  
جہاں برطانوی حکومت نے ہندستان پر اتنی بڑی مصیبت  
نازل کی، رہاں نادانستہ طور پر اس سے ایک فائروہ بھی ہوا۔ ہندستانی  
سماج صدیوں سے بحمد کے عالم میں تھا اور لوگوں نے سمجھ دیا تھا کہ  
ہماری حالت ہمیشہ میسی ہی رہے گی۔ ان کا عقیدہ تھا کہ جنکہ بھی

ہے وہ بماری تھت میں لکھا ہے۔ یہی دبھہ ہے کہ وہ بڑی سے بڑی سماجی نما انصافی، بے عزتی، نظم و تشدد اور حکمران طبقت کی خودسری کے سامنے سر پہنچانا نے پر مجہود تھے۔ وہ طرح طرح کی قویم پرستی کا شکار تھے اور ایخیں اس تاریخی سے باہر نکلنے کا کوئی راستہ دکھائی نہیں دیتا تھا۔ جو حالات برطانوی حکمت عملی سے پیدا ہوئے، انہوں نے اس جبود کو توڑا۔ مام تباہ حالی نے ہندستانیوں کو بڑی طرح بچھوڑا اور یہ سوچنے پر آمادہ کیا کہ آخر اس صورت حال سے کیونکر چھٹکارا حاصل کیا جا سکتا ہے۔ اور انگریزی تعلیم کے ذریعے ہندستان کے پڑھے لمحے طبقتے یہ نئے خیالات ترقی کریں گے، مجدد اصل یورپ کے صحتی انقلاب کی دین ہیں۔ جمہوریت مسادات اور آزادی۔ یہ وہ انقلابی خیالات ہیں جن سے سرشار ہو کر ہندستانیوں نے مختلف قسم کی سیاسی، سماجی اور تہذیبی تحریکیں شروع کیں اور ان کی بدولت وہ جبود ٹوٹا جو صدیوں سے ہندستانی سماج کو سیٹھی نیتند سلا رہا تھا۔

برطانوی سلطنت کے خلاف تملک میں جو بھی آندہ لئے شروع ہوئے، ویسے معنوں میں ان سب کا کسی نہ کسی طرح عوام کی تعلیم سے تعلق تھا۔ باضابطہ طور پر نہ ہی، بے ضابطہ طور پر یہ سمجھی تعلیم کا ذریعہ تھے، کیونکہ وہ حوالم میں ایک نئی ذہنیت اور ایک نیا شور پیدا کرنا چاہتے تھے۔ لیکن اس قسم کی بالواسطہ تعلیم کچھ زیادہ کارگر نہیں ہو سکتی تھی۔ جمہوریت کا نیا تصور یورپ سے حاصل ہوا تھا۔ اس کا تعاخدا تھا کہ حوالم کی باضابطہ تعلیم کا سرکاری طور

پر انتظام کیا جائے تاکہ کم از کم تہذیبی سماں میں ترقی کرنے کے سہ کو برابر موقع حاصل ہوں۔ اس احساس ضرورت نے آج ہل کر حواس کی منت اور لازمی تعلیم کے مقابلے کی خشک اختیار کر لی۔ اگر یہ زمینی حکومت کو اپنے ابتدائی ودد میں ہندستانیوں کی تعلیم کی ضرورت کا کوئی احساس نہیں تھا۔ لیکن کچھ وسے بعد حکومت کو اس طرف تھوڑی بہت توجہ دینی پڑی۔ اس یہے کو اسے اپنے دفتری کام چلانے کے لیے ایسے ہندستانیوں کی ضرورت تھی جو انگریزوں کے مقابلے میں کم تغیرہ پر سرکاری ذکری کر سکیں اور اس کے ساتھ ساتھ ان سے یہ بھی فائدہ حاصل ہو کر وہ حکومت اور حواس کے درمیان ایک کوڑی کام کر سکیں۔ یعنی یہ ہندستانی طازی میں حکومت کا آزاد کاربن کر اسے تقویت پہنچا سکیں۔ جو کہ اس تعلیم کا دائرہ بہت محدود تھا۔ ملک کی آبادی کے ایک بہت پھوٹھے حصے نے اس تعلیم سے فائدہ اٹھایا۔ مگر سیاسی اور سماجی لحاظ سے دیکھیے تو ملک پر اس کا بہت مگر اثر پڑا۔

یہ پہلے ہے کہ انگریزی تعلیم کی بدولت ہندستان کی سیاسی سماجی اور تہذیبی آزادی کی تحریک کے لیے چند غیر معمولی دہنے حاصل ہوئے ہیں۔ جنہوں نے سفری تہذیب و تقدیم کے بہرین خانصرے اپنی ذات کو سفارا۔ جمہوریت، آزادی، مساوات، انسان دستی، سائنسی طریقہ دغیرہ کو خود اپنایا اور ان ہی قدر کہ سہارا لے کر مختلف تحریکوں کی رہنمائی کی۔ لیکن عام طور پر انگریزی تعلیم کا تبعید ملک کے حق میں مفید ثابت نہیں ہوا اور ہوتا بھی کیسے

جب کہ اس کا منشاء تھا، ہی نہیں؟ جن لوگوں نے یہ تعلیم پائی، ان کی اکثریت نے برطانوی حکومت کے مقاصد پر دے کیے۔

انگریزی تعلیم کا ایک تجھیہ ہوا کہ ہمارے سماج میں ایک نیا طبقہ پیدا ہو گی، جو رنگ بدوپ کے لحاظ سے تو ہندستانی تھا مگر اس کی عادتیں، دلچسپیاں اور رہن ہن کے طریقے انگلستان کے مکروں طبقے سے زیادہ پڑتے تھے۔ پھر کیا تجہب کہ اس طبقے نے ہمیشہ انگریزی حکومت کو قائم رکھنے اور آزادی کی جدوجہد کو کمزور بنانے میں اہم حصہ لیا۔

اس تعلیم سے ایک نقصان اور ہوا۔ ہندستانی سماج پہلے ہی دولت اور ذات پات کی بنابر تختلف گرد ہوں میں بنا ہوا تھا۔ اب انگریزی تعلیم نے اس میں ایک اور دراڑڈاں دی۔ انگریزی تعلیم ماحصل کرنے کے بعد لوگ خود کو کسی اور دنیا کی چیزیں لے لے گئے اور دوسروں کو حقارت کی نظر سے دیکھنے لے گئے۔ ان دنوں گروہوں میں کسی کسم کا تعلق باقی نہ رہا۔ پچ تو یہ ہے کہ انگریزی تعلیم خام کے لیے تھی، ہی نہیں۔ اس سے صرف خواص ہی فائدہ اٹھا سکتے تھے، مرت دہی لوگ جن کے پاس دولت تھی، جو پہلے ہی سماج کے اپنے طبقے سے تعلق رکھتے تھے۔ یونیورسٹیاں تو یہ تعلیم مناسی منبع تھی اور دوسرے، اس کے لیے شہروں میں اسکول قائم کیے گئے تھے، جہاں مالی لحاظ سے کم حیثیت والے اور خواص کر گاؤں کے فریب اور متوسط طبقے کے لوگ اپنے بچوں کی تعلیم کا استنام نہیں کر سکتے تھے۔

اس میں شک نہیں کہ انگریزی تعلیم سے گھاؤ اور بچہ کے چند  
ال دار لوگوں نے بھی ذاتی طور پر فائدہ اٹھایا یہیں اس تعلیم کا سماجی  
زندگی سے کوئی قلعن نہیں تھا، اور تعلیم یافتہ لوگوں کو شہر اپنی طرف  
پہنچانے تھے جہاں وہ اپنے یہے بہت بنائے تھے۔ اس یہے گھاؤ  
پہنچ آبادی کے ان عناصر سے خود مہم ہوتے چلے گئے جو شاید نہ  
زمانے کے مقامیوں کو کچھ کرمادی اور تہذیبی لانا اڑ سے گھاؤ کی  
زندگی کو خوبصورت اور خوش حال بنانے میں کچھ مدد کر سکتے۔ اس  
طرح دیہی زندگی جو بیسی حکومت کے ہاتھوں دش کھٹ کر ہر لانا چاہیے  
دیران اور مغلس پورہی تھی اور زیادہ پست ہوتی چلی گئی۔

ہندستان کو انگریزی تعلیم سے خوب سے بڑا نقصان ہہنچا  
ہے یہ ہے کہ اس نے سماجی زندگی کی بنیادی حقیقتوں سے تعلیم یافتہ  
بلطفہ کو باصل الگ تھاں کر دیا۔ یوں تو یہ تعلیم ایک نئی تہذیب کی  
دوسرے دار تھی، یہیں اس نے اس بنیادی حقیقت سے آنکھیں  
چڑالیں کر تمام تہذیب کا سرچشمہ انسانی محنت ہے کہ اس کے بغیر  
نہ تو تہذیبی زندگی کی مادی چیزیں حاصل ہو سکتی ہیں اور نسیخ میں  
میں وہ اخلاقی اور روحانی قدریں جو حقیقت میں تہذیب کی جان  
ہیں۔ انگریزی تعلیم کا نتیجہ یہ ہوا کہ تعلیم یافتہ بلطفہ اتنا اپاہ کجھ ہو گیا  
کہ نہ کسی تسم کی پیداوار میں حصہ لینے کے قابل رہا اور نہ  
ہی اس میں سماجی زندگی کو سفارنے کی کوئی اہمیت باقی رہی۔  
یہ بلطفہ ہر تسم کی جسمانی محنت و مشقت سے گریز کرنے لگا۔ ہر ہر کام  
جس میں اتحہ اور بآس کے پیٹا ہونے کا اندیشہ ہو، اس کے

نتیجک گھٹیا اور پچ قرار پایا۔ ہندستانی سماج میں پہلے، ہی دولت ان ذات پات کی بنا پر لوزیخ پنج کا خیال کیا کم تھا! انگریزی تعلیم نے اس میں بٹے پر کوڑھ کا کام کیا۔ زمانے کا تقاضا تو یہ تھا کہ لکھ میں جہودیت کے خیال کو تقویت پہنچائی جاتی اور لوگوں میں برابری اور باہمی عزت و احترام کے رجحان کو ترقی دی جاتی اور لکھ کی خشحال کے لیے پیداوار بڑھانے کی ہم میں سمجھی شرکیں ہوتے مگر انگریزی تعلیم کا بالکل الٹا اثر ہوا۔ یہاں تک کہ یہ ہر ستم کی سماجی ترقی کی راہ میں روڈ ابن گھٹی۔

انگریزی تعلیم کے ان مضرات سے آزادی کی تحریک کے لیڈر باخبر تھے۔ چنانچہ قومی پلیٹ فارم سے برطانوی حکومت کی اس تعلیمی پالیسی پر کڑی نکتہ چینی ہونے لگی۔ ۱۹۳۵ء میں ۱۹۳۵ء کے گدہ نصف آٹ اٹیا ایجٹ کی رو سے تعلیم کی ذمے داری صربوں کی نمائندہ حکومتوں کے سپرد کی گئی تو ہندستانیوں کو پہلی بار یہ موقع طاکرہ اپنے تصورات کے مطابق لکھ کی تعلیمی پالیسی مرتب کریں۔ ہبھائما گاندھی نے اس موقع پر لکھ کے سامنے بنیادی قومی تعلیم کا خاکہ پیش کیا۔ گاندھی جی نہ صرف آزادی کے آئندوں کے سب سے بڑے نیتا تھے، بلکہ تعلیمی محاولات میں بھی ان کی اچھی نظر تھی۔ انہوں نے اپنے مبنوبی انفریقت کے قیام کے دردان اور بعد میں سا برتی آشرم میں کچھ تعلیمی بھرپڑے بھی کیے تھے اور اس سے بھی انہیں بات یہ تھی کہ ان کے ذہن میں ہندستان کی سماجی ترقی اور خوش حالی کا ایک جاست اور واضح تصور موجود تھا۔ وہ جسمانی محنت و مشقت کو بہرہ لے

تعلیم کا ایک ضروری حصہ بنتے تھے۔ ان کے نزدیک کوئی بھی تعلیم اسکی وقت تک تعلیم کہلانے کی مستحق نہ تھی، جب تک کہ اُسے سماجی زندگی کی ضرورتوں کو پورا کرنے کا ذریعہ نہ بنایا جائے، اس لیے کہ وہ جس قسم کے سماج کو قائم کرنا چاہتے تھے، اس میں ہر ایک فرد کے لیے ایسے کاموں میں حصہ لینا ایک لازمی فرض کی جیشیت رکھتا تھا، جن پر سماج کی خوش حالی اور ترقی کا دارد مارہے۔ ان کا عقیدہ تھا کہ تعلیم کے اعلیٰ مقاصد، اخلاقی خوبیاں اور قدریں حاصل کرنے کا موثر طریقہ یہی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ گاندھی جی نے بنیادی قومی تعلیم میں دستکاری اور درسرے پیداواری کاموں کو مرکزی جگہ دی اور اس کے ساتھ ساتھ ان شخصوں پر بھی نظر دیا جو سماجی زندگی کو بہتر بنانے کے لیے ضروری ہیں۔ شلاملاستی کی صحت و صفائی کی ہم میں حصہ لینا، بشریکیں بنانا، مریضوں کی دیکھ بھال کرنا غیرہ گاندھی جی کا خیال تھا کہ اس طرح تعلیم ایک خاموش سماجی انقلاب کی عملبردار بنئے گی۔ اور ایک ایسا سماج بنانے میں مرد و ملگی جس میں سب اُن جل کر زندگی بسر کریں گے، کوئی کسی کی محنت سے ناجائز نامہ نہ اٹھا سکے گا، ہر ایک شخص سب کی بھلائی کے لیے کام کرے گا اور سب کی کوششوں کا پھل ہرگز کو نصیب ہو گا۔ گاندھی جی کے آدروں سماج کا بعد پڑھتے ہے اور اسی کوہ چہوریت کی روح اور سو شلزم کا پخواز ہوتے تھے۔

یہ ہے بنیادی قومی تعلیم کا وہ پہلو، جس میں نئے سماجی نظام کی ایک جگہ دکھانی دیتی ہے۔ گاندھی جی نے بنیادی تعلیم کے اسی

پہلو پر سب سے زیادہ نور دیا تھا۔ اس کا ثبوت یہ ہے کہ انہوں نے کہا تھا کہ بنیادی مدد سے کامستقل خپ بچوں کے کام سے پورا ہونا چاہیے مگر ہوا یہ کہ بنیادی تعلیم کے اسی پہلو کو مل جس سب سے کمزور بنایا گی۔ آزادی سے پہلے بھی یہی حالت حقی اور آج بھی آزادی کے اتنے سال بعد یہی حالت ہے۔ اگرچہ آزادی کے بعد حکومت نے یہ بات سرکاری پالیسی کے طور پر تعلیم کرنی تھی کہ پورے لکھ میں ابتدائی تعلیم کا روپ بنیادی تعلیم ہی ہو گا لیکن اکثر درسوں میں اس تتم کے کام شروع نہیں کیے گئے جو بنیادی تعلیم کی جان ہیں۔ ایسے درس سے بہت مخوذ ہے ہیں جہاں دشکاری یا حرنے کا کام ہوتا ہو مگر یہ بھی کچھ اس طرح کیا جاتا ہے گویا کیسے کی لائ رکھنی ہے نہ کوئی کام کی چیز بنتی ہے اور نہ کوئی اور "تعلیمی فائدہ" حاصل ہوتا ہے۔ ایسا تعلیمی فائدہ جس کا اہرن تعلیم کی جلسوں میں آئے ورنہ پرچا ہوتا رہتا ہے۔

آخر یہ صورت حال کیوں ہے؟ یوں تو بہت سے اسباب ہیں جو کا تعلق تعلیم کا انتظام کرنے والوں، اساتذہ، بچوں کے سر برپتوں دفیروں سے ہے، لیکن اصل وجہ معلوم کرنے کے لیے درسے کی چہار دیواری سے باہر جانا پڑے گا۔ ہماری حکومت نے ہندستان میں سو شش سال قائم کرنے کا اعلان تضریب کیا ہے مگر جو طریقے اختیار کیے ہیں ان سے اس مقصد کو حاصل کرنے میں بڑی رکاوٹوں کا سامنا کرنا پڑ رہا ہے۔ ہمارا موجودہ سماج مختلف طبقوں میں بٹا ہوا ہے۔ اگرچہ یہاں تعداد کے اعتبار سے وہ طبقہ بہت بڑا ہے

جمہانی محنت و شدت کے ذمیلے اپنا پیٹ پالا ہے اور نکتہ کی پیداوار اور دل دل میں اضافہ کرتا ہے لیکن طاقت کے لحاظ سے رنجیت تو یہ طبقہ بہت کم مایہ ہے۔ اس کے مقابلے میں دل دل مندوں کا جو ڈا سا طبقہ بہت طاقت دے ہے۔ اس کا نکتہ کی سماں اور سماں زندگی پر بڑا اثر ہے۔ اس طبقے کو جہانی محنت کرنے اور پیداوار کے کام میں خود حصہ لینے کی ضرورت نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ طبقہ کسی لئی چیز کو گوارا نہیں کرے گا، جس سے اس کی سماجی برتری کو خطرہ ہو۔ بنیادی تو یہ تعلیم کا یہ اصول کو دستکاری اور نکتہ کے کام کو تعلیم میں مرکزی جگہ دی جائے، دولت مند طبقے کے نزدیک اسی قسم کا ایک خطرہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ طبقہ بنیادی تعلیم کو نہ تو آزادی سے پہلے خوفی خوشی تہوں کرنے کے پے تیار تھا اور نہ اب ہے۔ اس طبقے نے شروع ہی سے اس اصول کی روح کو سخ کرنے کی کوشش کی ہے۔ مثال کے طور پر اس طبقے کی طرف سے یخال پیش کیا گیا ہے کہ دستکاری کو تعلیم میں جگہ دینا تو اچا ہے گیونکہ اس سے پہلے کی تخلیقی قوت کو انہرنے کا موقع ملتا ہے اور اس کے ذریعے پہلے کی شخصیت کے وہ نوش ابھرتے ہیں جنہیں کتابی تعلیم دیا کر رکھتی ہے مگر اس طبقے نے اس خطرب کا بھی اعلان کیا ہے کہ اگر تعلیم میں پیداوار پر زور دیا گیا تو تعلیم کے اعلیٰ مقاصد کا خوب ہو جائے گا اور پچھے عرض کا رخانے کا مزدور بن گر رہ جائے گا۔ اسی طرح دوسرے سماجی کاموں شہنشاہی مدرسے اور بیتی کی صحت و صفائی کے پروگرام میں پہلے کی شرکت پر اس طبقے کی طرف سے یہ

اقراض کیا گیا ہے کہ اس قسم کے کاموں میں درسہ کا قبضتی وقت ضائع ہوتا ہے جو بہر کیفت پڑھنے لمحے پر صرف ہونا چاہیے اور اس کے علاوہ پچھے کا جسم اور بآس گندرا ہو جاتا ہے۔ فرض بینیادی تعلیم کے اس بدل کو کمزور بنانے کے لیے طرح طرح کی دلیلیں اور تاویلیں پیش کی گئی ہیں، جس کا تعلق سماج کی اصلاح اور ترقی سے ہے اس کا اثر ہوا ہے کہ بینیادی تعلیم کے اس اہم پہلو پر بہت کم توجہ دی گئی ہے۔

اسی سلسلے میں ایک بات اور غور طلب ہے۔ فرض کیجیے کہ بینیادی مدرسوں میں پیداواری مشغلوں اور درسے سماجی کاموں کو عملًا دیکھی جائی۔ میں کہ ایک سو شلٹ سماج کی تعمیر کے لیے ضروری ہے مگر اس قسم کے درسے مخفی نونے کے طور پر تھوڑی تعداد میں کھولے جائے اور ملک کے باقی سب مدرسوں میں پرانے ڈھنگ کی کتابی تعلیم، ہی ہوتی رہتی، تو کیا بینیادی تعلیم کا مقصد پورا ہو جاتا؟ ہرگز نہیں۔ یہ چند شانی درسے سماجی ڈھانچے میں کوئی بینیادی تبدیلی کیسے پیدا کر سکتے؟ اس قسم کی تبدیلی کے لیے ضروری ہے کہ پوری قوم کی ذہنیت ہوئی جائے۔ بینیادی تعلیم دراصل پوری قوم کی تعلیم کا ایک باخابطہ پردازگارم ہے۔ سماج پر اس کا اثر پورے طور پر صرف اسی وقت محسوس کیا جاسکتا ہے، جب کہ ملک کے تمام پتوں کی ابتدائی تعلیم لازمی طور پر صرف بینیادی مدرسوں، ہی میں ہو، اور ان مدرسوں میں پیداواری مشغلوں اور سماجی کاموں کو کھیل کر اور تماشے کے

طور پر نہیں بلکہ اس نیت سے اپنا یا جانتے کر دے نئے مساج کی  
زندگی کے ضروری اہناء ہوں گے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ چھوٹے  
چھوٹے سال بچک کی عمر کے تمام بچوں کے لیے صرف ایک ہی تسلیم کے  
درستے ہونے چاہیں، یعنی بھیادی درستے۔ اس عمر کے بچوں  
کے لیے، ان کا تعلق چاہئے کسی ملٹنے سے ہو کسی اور قسم کے درستے  
نہیں ہونے چاہیں۔

## ۱۳۔ ہمہوریت اور بنیادی تعلیم

آج ہم = بہت سموں بات سمجھتے ہیں کہ ہر پنجے کے لیے ریاست کی طرف سے صفت اور لازمی تعلیم کا آنٹظام ہونا چاہیے۔ لیکن ایک زمانے میں اس کا تینیں بھی نہیں تھا۔ ۱۹۴۷ء کی بات ہے بہب کہ ہمارے ایک قومی رہنا اور محبِ دمل نے مرکزی مجلس قانون ساز میں لازمی تعلیم کے بل کی حایت کرتے ہوئے نہایت پُروردہ بود ہیجے میں کہا تھا: ”جناب والا! میں جانتا ہوں کہ آج کا دن ختم ہوتا ہے میرا میں نا منظور ہو جائے گا۔ میں اس کی شکایت نہیں کرتا اور میں اس وجہ سے بدل بھی نہیں ہوں گا۔۔۔۔۔ میں نے ہمیشہ محسوس کیا ہے اور میں کہتا بھی رہا ہوں کہ ہم مجددی قش کے ہندستانی صرف یہ ایسید کر سکتے ہیں کہ اپنے نک کی خدمت اپنی ناکامیوں سے کریں۔ وہ لوگ جن کو یہ سعادت حاصل ہو گی کہ وہ اپنی کامیابیوں سے۔ میں کی یہا کسریں، ہمارے بعد آئیں گے۔۔۔۔۔ مگر جناب والا! ہماری کوششوں کا بوجھی پتھر ہوئے والا ہو، ایک بات بالکل صاف ہے۔ ہمیں یہ محسوس کرنے

کا حق ہے کہ ہم نے اپنا فرض پورا کر دیا ہے اور جہاں فرض کی پکار صاف ہو، کوئی سخشن کر کے ناکام ہونا بہتر ہے ہے مقابله اس کے کر بالکل اتھ پیرای نہ ہائے جائیں۔"

گروپال سکرشن گروکھلے نے ۱۹۴۸ء میں لازمی تعلیم کے لیے جو تجویز پیش کی تھی اس میں صرف ۶ سے ۱۰ سال تک کی عمر کے پہنچن کے لیے تعلیم کا مطالبہ کیا گیا تھا اور وہ بھی نامنظور کر دیا گیا تھا۔ اس زمانے کی اور آج کی حالت میں کتنا بڑا فرق ہے۔ ہندستان کے موجود دستور اساسی میں جو ۱۹۴۷ء سے ہمارے یہاں آئیں کی جیشیت حاصل کر چکا ہے۔ ذرائع ۲۵ میں درج ہے، "ریاست کو شش کرے گی کہ اس دستور کے شروع ہو خذے دس سال کے اندر چودہ سال کا جو ہم اپنے دلیس میں قائم کرنا چاہتے ہیں۔ پہلے سو سال میں ہندستانیوں نے آزادی اور خوش حالی کے لیے جدوجہد کی ہے اس کے ساتھ ساتھ یہ چیز بھی واضح ہوتی گئی ہے کہ ہماری سماجی نژادگی کی تحریک رنج پر ہو گی۔ اس سلسلے میں جمہوریت کو آمدش کے طور پر اپنایا گیا ہے اور جمہوریت کا قیام اس وقت تک ڈاؤن ڈل رہے گا، جب تک دلیس کے بھی پہنچے والے تعلیم اور تہذیب کی دولت سے مالا مال نہ ہوں۔ چنانچہ سب کے لیے تعلیمی موافق ہم بھائیوں کا مطالبہ جمہوریت کے لیے بنیادی جیشیت رکھتا ہے۔

وجودہ دعویٰ میں تمام لوگوں کا تعلیم یافتہ ہوتا اس سے بھی ضرورتی ہے کہ اب طریق پیداوار کے اس وقت تک بخوبی استعمال نہیں کیا جائے سکتا جب تک کہ کام کرنے والے پڑھنے لکھنے نہ ہوں۔ غالباً ازندہ دوسری میں شہنشاہ اکبرؑ کا شاریں ان ان پڑھنے کے ہادیجہ بہت کا بیانی سے اتنی بڑی سلطنت کا انتظام کر سکتا تھا۔ لیکن آج جدید کارخانے کا معمولی مزدور یا سائنسی طریقے سے کھیتی باڑھی کرنے والا کسان صرف اسی صورت میں اپنا کام ٹھیک طرح انجام نہ سکتا ہے جب کہ اس میں کم سے کم اپنے کام سے متعلق ضرورتی ہو ایات کو پڑھنے اور بخوبی کی قابلیت ہو۔ یعنی اس دعویٰ میں پیداوار اور کا انصاف زیادہ سے زیادہ کام کرنے والوں کی تعلیم پر ہوتا جا رہا ہے۔ اس کے علاوہ پیداوار کے استعمال اور کھپت کی خرچ سے بھی آج ہر شخص کے لیے پڑھنا لکھنا ضرورتی ہو گیا ہے تاکہ وہ اخبارات اور شہزادے کو دیکھ کر اپنی ضرورت کی چیزیں خرید سکے۔ چنانچہ لازمی تعلیم کا نورہ پہلی بار انسانی تاریخ کے اس دور میں سنائی دیتا ہے جبکہ انقلاب فرانس کے بعد نظام سرمایہ داری کے ماتحت نئے طریق پیداوار کی دارخوازی پڑتی ہے۔ بہر کیف آج پیداوار کو بڑھانے کے لیے بھی لازمی تعلیم کی ضرورت ہے۔

ہس طرح سے دیکھئے تو بنیادی قومی تعلیم کی اسیکم جمہوری زندگی کی ثابتہ پر ایک بہت بڑا قدم ہے، جس کا پہلا اصول ہے کہ ۲ سال سے ۷ سال کی عمر تک کے تمام لڑکے اور لڑکیوں کی صفت اور لازمی تعلیم کا انتظام ریاست کو کرنا چاہیے۔ اس لیے

کو جہوری نظام کا دار و دار ہانم اور تہذیب پر ہے، جو اپنی زندگی کی تحریر اور تنظیم کے لئے سو بھر بوجہ اور سکھنے کے ساتھ ہماحتی ادارے قائم کر سکیں اور چلا سکیں جو اپنی انزادی صلاحیتوں کو پہلے طور پر آجا گزرنے کے ساتھ ساتھ ہماحتی زندگی کے حسن کو نجھا ر سکیں، جو اپنی جنت پکی کرنے کا راز جماعت کی نسبات میں ڈھونڈ رہے ہیں۔ ایک ایسے سماج میں جہاں تعلیم کی ہر لمحہ صرف چند لوگوں کو میسر ہوں، سب کو نہ ہوں، ہماحتی زندگی سکردا کر رہا جاتی ہے، اس یہ اس کی ترقی میں سب کی صلاحیتوں کے برداشت کا رہنمائی کا مرتع نہیں ہوتا۔ اس طرح صرف وہ لوگ جو تعلیم سے خود مرتکے جاتے ہیں، گھٹائے میں رہتے ہیں، بلکہ پورا سماج بھی بھروسی چیز سے نقصان اٹھاتا ہے۔ ہذا لازمی تعلیم جہوریت کی پہلی شرط ہے اور اگر یہ ضروری ہے کہ ہر شخص تعلیم سے فائدہ اٹھائے تو یہ بھی ضروری ہے کہ تعلیم مفت ہو، تاکہ سبھی لوگ بغیر کسی مالی دشواری کے اسے حاصل کر سکیں۔ اس لحاظ سے بنیادی تعلیم میکھ میں جہوریت کی آئینہ دار ہے۔

مفت اور لازمی تعلیم کا ایک جہوری پہلو یہ ہے کہ ہمارے دس میں چھانو اور شہر کی تہذیبی زندگی میں جو ایک ناخوش گوار فرق پیدا ہو گیا ہے، اسے ٹایا جائے، سرمایہ داری کے ودج کے ساتھ ساتھ ٹکاؤ کی دولت سمٹ کر شہر دل میں لے گئی ہے۔ جنگل کے قول کے مطابق "ٹکاؤ" حرمت کی مانند ہے "جس کے حسن اور تو اتنی کے سرخی، شہر کے رہگ رہب نی آبیاری کرتے کرتے

خیک ہو گئے ہیں۔ اور اب گاؤں ایک بہ صورت بُرڈھیا کی طرح پے کیفت اندھیروں کش، ووکرہ گی ہے۔ گاؤں کی تہذیبی زندگی کو سنوارنے کے لیے ضروری ہے کہ وہاں بھی کم از کم ابتدائی تعلیم کا اتنا ہی اچھا انتظام ہو، جیسا کہ شہر میں ہے۔ بنیادی تعلیم کی اسکیم کا نشاہی ہے کہ آٹھ سال کی لازمی تعلیم کا میکار گاؤں اور شہر دنوں جگہ کے مددوں میں بھاگ ہونا چاہیے۔ اس طرح گاؤں کی تہذیبی سطح کو اذینچا اٹھانے میں مدد لے گی اور یہ بھی جمہوریت کی طرف ایک قدم ہو گھا۔

تعلیمی اصیار سے ہمارے دلیں میں ایک اور چیز جمہوریت کے راستے میں بڑی رکاوٹ ہے۔ وہ لوگ جن کو پنج یا اچھوت کہا جاتا ہے، بڑی حد تک تعلیم سے محروم رکھے گئے ہیں۔ ان کے پیچوں کو نام نہاد اور پنجی جماعت کے پیچوں کے ساتھ تعلیم حاصل کرنے پر اگر آئینی نہیں تو سماجی پابندیاں ضروری ہیں۔ بنیادی تعلیم اس نا انصافی کو بھی مٹانا چاہتی ہے اور تمام پیچوں کے لیے ذات پات کے احتیاز کے بغیر مدرسے کے دروازے کھولنے پر اصرار پرستی ہے۔

اسی طرح ہمارے سماج میں ہاتھ کے کام اور ذہنی کام میں جو فرق ردا رکھا جاتا ہے وہ بھی جمہوریت کے حق میں مضر ثابت ہو رہا ہے۔ سمو لا را تھر کے کام کو ذہنی کام سے گھٹایا کھا جاتا ہے اس کا نتیجہ ہوا کہ ابھی چند سال پہلے تک تعلیم کے معنی صرف یہ تھے کہ آدمی نقط لکھنا پڑھنا سیکھ جائے اور اُسے جسمانی محنت شافت

کا کوئی کام ذکر نہ پڑے۔ چنانچہ تسلیمی سہولتوں سے ن اُنہوں امتحانے والوں میں اکثریت اُن بچوں کی ہوتی تھی جن کے گھروں میں جسمانی محنت کے کام کو بُری نظر سے دیکھا جاتا تھا اور جرم ا تو اس طبقے سے تعلق رکھتے تھے جو ذہنی کام کے ذریعے سے اپنی موزی کاتا ہے یا جو اپنی جامداؤ اور سراپائے کے بل بُل سے پر خود بینپر کچھ کام کیے ہوئے فارغ الالی کی زندگی گزارتا ہے۔ ان حالات میں محنت کش طبقے کے بچے عام طور پر تعلیم کی نعمت سے محروم رہتے تھے۔ لہذا اس بات کی ضرورت ہے کہ انہیں تعلیم حاصل کرنے کے زیادہ سے زیادہ موقع ہیا کیے جائیں اور یہ تب، ہی ممکن ہے جب کہ تسلیم کو جہادی زندگی کی ضرورتوں کے ساتھ ہم آپنگ کیا جائے۔ اس مقصد کو بنیادی تعلیم نے اس طرح پیدا کرنے کی کوشش کی ہے کہ مُرے سے میں ایسے عملی کاموں کو خاص جگہ دی ہے، جن سے کوئی نہ کوئی سماجی ضرورت پوری ہوتی ہے۔

ہاتھ کے کام یا بار آور کام کی بنیاد پر ہی جہادی نظام زندگی کی ہمارت بنائی جاسکتی ہے۔ اس لیے یہی وہ ذریعہ ہے جو زندگی کی تمام مادی ضرورتوں کو پورا کرتا ہے۔ ایک ایسا سماج جس میں نکتے اور نکتے اور ہونکوں کی طرح دوسروں کا خون پوستے والے طبقے موجود ہوں، مجمع صنون میں جمہوری نہیں ہو سکتا۔ جمہوریت میں ایک سیاسی تصور نہیں ہے کہ تمام لوگوں کو حکم کے سیاسی نظام میں مسادی حقوق حاصل ہوں۔ دراصل جمہوریت کا تصور پوری زندگی پر احاطہ کیے ہوئے ہے۔ اقتصادی نقطہ نظر سے

دیکھیے تو جمہوریت کا اصول یہ ہونا چاہیے۔ جمہوریت گاہی کا گاہی  
جو کام نہ کرے گا وہ کھاتے گا بھی نہیں:

جمہوریت کے اس مفہوم کے پیش نظر ہمیں پوئیں کے دلوں  
میں شروع ہی سے بار آور کام کی فرث پیدا کرنی ہو گی اور یہ محض  
و عظیم تلقین یا کتابی تعلیم کے ذریعے سے ممکن نہیں ہے۔ اس کے  
لیے ضرور کیا ہو گا کہ ان کی تعلیم میں کام کی اہمیت دی جائے اور انہیں  
اس کی سماجی قدرتی قیمت کا اساس عملی طور پر دلایا جائے۔ اس  
طرح اپنے کے کام کی طرف پکول میں جو رہنمائی پیدا ہو گا وہ ذہنی  
اور بہانی کام کے مصنوعی اور غلط استیاز کو ختم کرنے میں مدد دے  
گا۔ بنیادی تعلیم میں سرنے یا دستکاری پر جو زور دیا گیا ہے،  
اس سے جمہوریت کے اس بنیادی اصول کی پیروی ہوتی ہے۔

جمہوریت کا تو یہ تہذیب و تمدن سے مگر اتعلق ہے۔ کسی ملکت میں  
جمہوری نظام کی نشوونما کے لیے ضروری ہے کہ وہاں کی تہذیب و تمدن  
کو فردیخ دیا جائے۔ تہذیب و تمدن کا سب سے اہم آراء کار زبان  
ہے۔ اپنادا تعلیم جو جمہوریت کے مقاصد کو پورا کر سکتی ہے 'الازمی طور  
پر مادری زبان کے ذریعے سے دی جانی چاہیے۔ پناپنہ بنیادی تعلیم  
میں اسے ایک اصولی جیشیت دی گئی ہے کہ پہنچ کی تعلیم کا ذریعہ اس  
کی مادری زبان ہی ہونا چاہیے۔

بنیادی نصاب تعلیم کی ترتیب اور تدریس میں یہ چیز بہتر  
مانے رکھنی چاہیے کہ اس کے ذریعے سے پوئیں میں آٹھ سال کے  
انہوں نہ تمام بنیادی قابلیتیں، ہمارتیں، اور رجحانات پیدا ہو جائیں

جو ایک جہوری سماج کے قائم کرنے اور ملبوط بنانے کے لیے خردہی ہیں۔ ان میں سب سے زیادہ اہم بل جل کر کام کرنے کی صلاحیت اور شہری ذائقے داریوں کو بخانے کی قابلیت ہے۔ مدرسے مدرسون کے مقابلے میں بنیادی درس سے بہت سے کے زیادہ امکانات ہیں اس لیے کہ یہاں تعلیم کام کرنے ہاتھ ٹھام اور دوسرے سماجی مشغله ہیں۔

فرض بنیادی تعلیم ایک جہوری نظام زندگی کی داشت بیل ڈائی اور اسے پرداں پڑھانے میں مدد مل سکتی ہے لیکن بنیادی تعلیم کے ساتھ ایک خطہ ہے، جس سے تمام جہوریت پسندوں کو آگاہ ہوتا چاہیے۔ مختلف بھیروں میں بعض بظاہر مخصوص ایکیں میش کی جا رہی ہیں جو تعلیم کی جہوری شکل و صورت کو بجا لائیں گی۔ یہ جویز کیا جا رہا ہے کہ لازمی تعلیم کی وسیعے ۲۰۰۰ سال کی مدت میں مختلف قسم کے مدرسے میں تعلیم حاصل کی جاسکتی ہے جو سرپرست اپنے بچوں کی تعلیم پر خرچ کر سکتے ہیں انہیں اس بات کی اجازت ہو گی کہ وہ اپنے بچوں کو بنیادی درسے کی بجائے کسی ڈل اسکول، ای اسکول یا پہلے اسکول میں داخل کر سکتے ہیں۔ اس کا نتیجہ ہو گا کہ غریبوں کے پیچے بخود خرچ کر کے نہیں پڑھ سکتے وہ بنیادی درسے میں تعلیم حاصل کریں گے جہاں ہاتھ کے کام کے ذریعے سے تعلیم ہو گی اور ایکیں کے پیچے حسب دستور دوسرے اسکولوں میں نظری اور کتابی تعلیم حاصل کرتے رہیں گے۔ اس سے ایک طرف تو یہ نقصان ہو گا کہ ذہنی اور جسمانی کام کا فرق قائم رہے گا اور ہاتھ کے کام کو ذہلی اور گھٹیا بکھا جاتا رہے گا، جو جہوریت کے حق میں مضر ہے اور دوسری لاد

بیادی مدرسے کو مزدود اور کافی ساز و سامان اور قابل استادوں سے لیس کرنے سے غفلت بر تی جائے گی اور دہان تعلیم کا میکار نیچا رہے گا اس لیے کہ موجودہ سماج میں جو صاحب امتدار طبقہ ہے اور جس کی آواز سُنی جاتی ہے، وہ اپنے بچوں کو بعد سری تسم کے اسکول میں تعلیم دلوائے گا۔

اس خطرے کے پیش نظر یہ بہت ضروری ہے کہ اس بات پر اصرار کیا جائے کہ لازمی تعلیم کی مدت کے بعد ان میں سب بچوں کے لیے ایک ہی مشترکہ مدرسہ ہو گا۔ یعنی بیادی مدرسہ اس کے علاوہ اس مدت تعلیمی کے لیے کسی اور تسم کے مدرسے کا وجود ممکن نہ ہو گا تاکہ ریاست اپنے ان تمام تنقیبی وسائل کو بیادی تعلیم کی ترقی کے لیے استعمال کر سکے جو مفت اور لازمی تعلیم کے لیے وہ ہتھیا کر سکتی ہے۔ بیادی تعلیم جہودیت کی صرف اسی صورت میں تقویت ہنپا سکتی ہے۔

---

## ۱۷۔ بُنیادی قومی تعلیم کہ صر؟

کچھ مرضہ ہوا مجھے ایک سینار میں شرکت کی دعوت دی گئی تھی جو ایک سماں تھی ثبوت کے زیر احتیام مشقہ کیا گیا تھا۔ سینار کا موضوع تھا ”کیا بُنیادی تعلیم ناکام ہے؟“ اس نتھم کا سوال خلقت کیلئے اجتماعیں بھی اٹھایا جاتا ہے اور جو لوگ تعلیم سے شعلن نہیں ہیں وہ بھی یہی سوال پیش کرتے ہیں۔ اس کا جواب خود سوال ہی میں پہاں ہے۔ سوال سے یہ اشارہ ملتا ہے کہ بُنیادی تعلیم ناکام ثابت ہوئی ہے لیکن صرف بُنیادی تعلیم ہی پر آہ دبھا کرنے کی کیا ضرورت ہے۔ تعلیم کی دوسرا ممتازل یا اقسام خلاصہ ناوی تعلیم، اعلیٰ تعلیم، اونڈ مکنٹکی تعلیم وغیرہ کے بارے میں تشویش کا انہصار کیوں نہیں کیا جاتا؟ ایسا کرنے سے یہ شبہ پیدا ہوتا ہے کہ شاید بُنیادی تعلیم میں ناکامی کا ڈھنڈ را پہنچنے کے کچھ خاص اسباب ہیں۔

فرض کیجیے، بُنیادی تعلیم ناکام ثابت ہوئی، تو اس کا ثبوت کیا ہے؟۔ بہاں کئی سوال پیدا ہو ستے ہیں۔ کیا بُنیادی تعلیم کو

اس وجہ سے بد کر دیا گیا ہے کہ جو بے اہمیت کی بناء پر اس میں خالی نظر آئیں؟ اہم اگر ہے ہبھ ہے تو ان خایروں کی نوچیت کیا ہے؟ کیا اس تعلیم کے مقاصد ناقص ثابت ہوئے؟ یعنی کیا یہ جس فرض پر بنتی ہے وہ نامناسب ہے؟ یا بنیادی نصاب تعلیم نامند ہے؟ یا پھر اس کا طریقہ تعلیم ٹھیک نہیں ہے؟ یہ واقعہ ہے کہ اصولی طور پر، روشن خال اور پڑتے لمحے لوگوں نے بنیادی تعلیم کو ایک محنت خند تعلیمی نظام قرار دیا ہے۔ یہاں تک کہ جو لوگ شدت کے ساتھ اس کے خلاف ہیں ان کے لیے بھی محض تعلیم اصولوں کی بنیاد پر اس کی خلافت کرنا آسان کام نہیں ہے۔ تعلیم کے ہمراں کو فاصلہ طور پر اور پڑتے لمحے لوگوں کو عام طور سے، اس نظام تعلیم کے بنیادی اصولوں کے بیچ ہونے سے اتفاق ہے۔ ۱۹۷۵ء کے تعلیمی کیش نے بنیادی تعلیم کے بارے میں جو پوچھ کہا ہے، کچھ ملتوں میں اسے احتی نوٹ سے تجیر کیا گیا ہے۔ لیکن یہ پوچھ نہیں ہے۔ اس کے برخلاف کیش نے کہ "۲۵ سال پہلے ہاتھا گاندھی نے بنیادی تعلیم کی جو تحریک شروع کی تھی وہ ہندستان کی تاریخی تعلیم میں ایک منگ میل کی جیشیت رکھتی ہے۔ ہاتھا گاندھی نے کوم کے لیے ایک ایسی تعلیم کا نظریہ پیش کیا جس کا بنیادی مقصد ہے کہ تعلیم کا مرکز اتحاد کے کام کو بنایا جائے جو نفع بخش بھی ہو اور اجتماعی زندگی کے ساتھ ہم آہنگ رکھیں۔" کیش نے بنیادی تعلیم کے اصولوں کی تعریف میں کہا کہ "ہیں تینی ہے کہ اس نظام تعلیم کے لازمی لاجزاً بنیادی طور پر محنت مند ہیں۔"

اور تعلیم کی ابتدائی نسل پر ہی نہیں بلکہ ان اجزا میں ضروری رتبہ بول کر کے انھیں قومی نظام تعلیم کی تمام ماذل پر اپنایا جا سکتا ہے یہ اجزا ہیں — (۱) تعلیم میں پیداواری شاگرد، (۲) نصاب تعلیم میں باقاعدہ کام اور طبعی اور سماجی احوال کے ساتھ ربط اور (۳) درسے اور سماج کا قربی رشتہ ہے آخر میں کیشن نے کہا ہے کہ "بینادی تعلیم کے اصول بڑی اہمیت رکھتے ہیں اور ان اصولوں سے تمام مطلوب پر نظام تعلیم کی تشکیل کرنے اور رہنمائی حاصل کرنے میں مدد لینی چاہیے یہ کیشن نے کہا کہ "ہماری جو یونیورسٹیوں کا پنوجہ یہی ہے اور اسی کے ہمیشہ نظر، ہم اس بات کا حق میں نہیں ہیں کوئی تعلیم کے کسی ایک مرحلے کو بینادی تعلیم فرار دیا جائے۔" غالباً آخری جملے سے بینادی تعلیم سے مستقبل کے متعلق کیشن کی سفارشات کے بارے میں کچھ غلط فہمی پیدا ہو سکتی ہے۔ بظاہر اس کی کوئی وجہہ معلوم نہیں ہوتی کہ ایسی صورت میں جب کہ بینادی تعلیم کے اصول دوسرے تعلیمی مطلوب پر بھی لاگو ہو سکتے ہیں تو کسی خاص مرحلے کو بینادی تعلیم کا نام کیوں نہ دیا جائے۔

اس طرح یہ بات تو واضح ہو گئی کہ بینادی تعلیم کے اصولوں کو اس نظام تعلیم کی ناکامی کا سبب نہیں پھرا رایا جا سکتا تو پھر بینادی تعلیم کی ناکامی کا سبب کسی اور جگہ تلاش کرنا ہو گا۔ ناکامی کا سبب قابلہ اس کے عملی پہلو میں ہے چنانچہ مختلف افراد لور جامعتوں نے اس محاں میں تحقیق کی ہے جو کہتے ہیں نہ بھی شانستہ ہیں بینادی تعلیم کا جائزہ یعنی کے لیے ایک کیفیت مقرر کی

تحقیق۔ اس نے بھی ان اسباب کا سارخ لگانے کی کوشش کی جو  
بینادی تعلیم کی ترقی پر حائل ہیں۔ ان سب کا ایک بات پر اتفاق  
ہے کہ بینادی تعلیم کے نظریہ کو عملی جامہ پہنانے میں کوتاہی کی محنتی  
ہے۔ یعنی یہ کہ اس ایجمن کو نیک نیتی کے ساتھ ہیں چلا یا گیا اور  
سلطہ انتظامی ملئے نے اس پر عملدرآمد کرنے کے لیے ایسے منحوبے  
بنائے جن میں خامیاں وہ گھیں۔ جن اسکوں میں بینادی تعلیم کا  
طریقہ رائج ہے ان میں کام کرنے والے اساتذہ کو مناسب طور  
سے ٹھنگ نہیں دی جائی۔ ان اسکوں کو ٹھیک ڈھنگ سے  
چلانے کے لیے جن مادی وسائل کی ضرورت تھی شلاؤ اور کام  
کرنے کے لیے فردی سامان اور اوزار اور بروقت اور کافی  
متدار میں فراہم نہیں کیے گئے۔ تعلیم کے منتظمین اور نگران صاحبان  
نے عام طور پر اس بات کا کم ثبوت دیا ہے کہ وہ بینادی تعلیم کی  
طرف ان کا رویہ اگر فنا صنانے نہیں تو بے نیاز اور ضرور ہے۔  
انتظامی ڈھنگ ایسا ہے کہ طرح طرح کی رکاویں پیدا ہوتی ہیں جس  
سے بینادی تعلیم کی زقارست ہو جاتی ہے۔ یہ چیز اس قدر  
ہیں ہے کہ بینادی تعلیم کی جائزہ کیٹھی نے پر نور الفاظ میں کہا کہ  
اگر کوئی ایک سدھار ایسا کرنا ہو جو بینادی تعلیم کو سمجھ راستے پر  
چلا گئے تو وہ ہے انتظامی ڈھنگ اپنے اور طریقہ سدھار کو بہتر نہاتا۔

یہی ہے کہ بینادی تعلیم کی ایک کم کو چلانے کے لیے جن مالی  
وسائل کی ضرورت ہے وہ ناکافی ہیں۔ یہ بات اس ایجمن کی ترقی  
کی وجہ میں زبردست رکاوٹ ثابت ہوئی ہے۔ لیکن بینادی تعلیم

کی موجودہ زبدوں حالی کی خاص وجہ پا یہی مرجب کرتے اور اس پا یہی کو صلی جامد پہنچانے والے انتظامی محلے کی گزرویاں ہیں۔

بھی نہیں بلکہ ہمیں موجودہ صورت حال کی بینادی وجہ حلوم کرنے کے لیے ذرا اگھرائی میں جاتا ہو رہے گا۔ تجزیہ کرنے سے آخر میں ہے پتا چلتا ہے کہ بینادی تعلیم کے ناکام ہونے کی اصل وجہ ہمارے سماجی ڈھانچے میں ہے مگر۔ کچھ کل ملک میں پیداوار ٹھہرانے کا بڑا ذکر کیا جاتا ہے۔ ہر دو شخص جس کی ہندستان کے سماج میں، کبھی بھی اہمیت ہے پیداوار کی سلطخ بلند کرنے پر نہ دیتا ہے۔ اس بات کا بہت پرچا کیا جا رہا ہے کہ ہندو گو نہ صرف خوراک کے معاملے میں بلکہ دوسرے شعبوں میں بھی خود کھیل ہونا چاہیے۔ اس مقصد کو حاصل کرنے کے لیے ہمیں زرعی اور صنعتی پیداوار دنوں کی رفتار تیز کرنی ہے۔ ہمارے قومی ترقیاتی منصوبوں میں اس پہلو پر زیادہ سے زیادہ زور دیا جاتا رہا ہے اور یہ صحیح بھی ہے کیونکہ اس کے بغیر موثر سماج قائم کرنے کا مقصد، جو کہ ہمارا آدمدش ہے، ایک خواب بن کر رہ جائے گا۔ اب اس بات کو عام طور پر مان لیا گیا ہے کہ اس مقصد کے حصول میں تعلیم کو اہم روル ادا کرنا ہے۔ اس لیے تعلیم ایسی ہونی چاہیے جس میں پیداواری مقصد کو پیش نظر رکھا جائے۔

اب ہمیں ہے دیکھنا چاہیے کہ پیداوار میں اضفافہ کرنے کے سلسلے میں ہمارے اسکوں میں کس قسم کی تعلیم دی جا رہی ہے

ان اسکولوں میں تعلیم پانے والے بچے کیا نہ تمام ہنرمندیاں اور طریقہ کار سیکھ جاتے ہیں جو پیداوار بڑھانے میں مددگار ثابت ہوں گے؟ اس سوال کے جواب میں 'اہ' کہنا ہمارے پلے مغلب ہے۔ اسکوں میں عام طور پر جس طرح تعلیم دی جا رہی ہے اس سے ن تو پکوں میں ایسی ہنرمندی کی نشوونما ہوتی ہے جس سے پیداوار میں اضافہ ہو اور نہ پیداواری کا مولی میں حصہ لینے کے لیے صحیح بعدی اختیار کرنے کا جذبہ پیدا ہوتا ہے: یہاں تک کہ نام نہاد بیانادی اسکوں میں بھی پیداواری مسئلے یا حرف کا کام نہایت بے دلی سے اور سطحی طور پر انجام دیا جاتا ہے۔ مدے اور سماج میں کوئی رابطہ نہیں ہے اور تعلیم ایک بصنوی ماحول میں دی جاتی ہے۔ بکاپوں کی دنیا اور کام کی دنیا میں بڑی طبع حاصل ہے۔ تعلیم کے موجودہ نظام میں باختہ کے کام کو ذات کی نظر سے دیکھا جاتا ہے اس طرح طلبہ سماجی زندگی کے بیانادی اہم عناصر، یعنی مادی اشیا کی پیداوار کے کام میں حصہ لینے سے باخل الک تحمل رہتے ہیں۔ اسی وجہ سے تعلیمی کیشن نے کہا ہے کہ "تعلیم یا فتوہ سفید پوش بستے کی حیثیت ہارے سماج میں ہونکے جیسی ہو گئی ہے اور جو اصل پیداواری شامل میں حقیقتاً صورت ہیں وہ ہیں ان پڑھ کان" مزدور اور کار یگر جن کی کار کردگی عموماً بچے در بے کی ہے:

موجودہ صورت حال میں تضاد پایا جاتا ہے۔ ایک طرف تو حکومت کی یہ ملے شدہ پالیسی ہے کہ تعلیم کو پیداوار کی ضروریات پوری کرنے کے قابل ہونا چاہیے اور خاصاً ایڈنچن خال بلکہ اس پری

کی حادیت کرتا ہے۔ مگر وہ سری طرف تعلیم کو صرف کتابی علم لیکے عدد دد  
کھا جاتا ہے۔ زندگوں کی مادی ضرورتوں سے اس کا کوئی تعلق  
نہیں ہوتا۔ پالیسی اور پروگرام، قول اور فعل کے درمیان یہ تفاضل  
کیوں ہے؟ اس تفاضل کی بڑیں خود موجودہ سماج کے ڈھانپے  
میں مگہری پلی گئی ہیں۔ سماج کے صاحب اقتدار طبقوں نے دامغی  
کام اور جسمانی محنت، ذہن اور مادے کو واضح طور پر ملاصدہ علاحدہ  
خالوں میں باٹ دیا ہے۔ نام نہاد 'دامغی کام' کو اعلیٰ رتبہ دیا  
گیا ہے اور جسمانی محنت کو گرا کر ادنیٰ دربے کا پناہ دیا گیا ہے۔  
لکھ کے یہدر، جن میں سماج کے اعلیٰ طبقوں سے تعلق رکھنے والے  
لوگ شامل ہیں محنت کے اختزام کا بار بار اعلان کرتے ہیں لیکن  
اس کے باوجود جسمانی محنت کے ذریعے پیدا کی گئی اشیائے مقابلے  
میں دامغی کام کی زیادہ قدر کی جاتی ہے۔ پھر کیا عجب کہ بہت سے  
ماہرین تعلیم جن سے بہتر سوچھ بوجھ کی توسعہ ہے وہ بھی یہ شبہ  
ظاہر کرتے ہیں کہ نصاہب درس میں پیداواری کام کو داخل کرنا  
کوئی پسندیدہ قدم ہے یکونکہ انہیں لیکے ہے کہ اس طرح درسے  
کا اصل کام یعنی ذہنی نشود نہما کا عمل پس پشت پڑ جائے گا۔

حوالہ انسان س خاص طور پر نام ہہا درالش در طبقہ کتابی تعلیم  
کو زیادہ اور پیداوار کے مقصد سے دی جانے والی تعلیم کو کم ہمیت  
لکوں دیتا ہے اور پہلی بات تھی کہ اس طرزِ نگرے ظاہر ہوتا ہے  
کہ دولت اور رہنمائی کو سماج میں سب سے زیادہ تر نفع دی جاتی  
ہے۔ باتِ بالکل واضح ہے کہ ہمارے سماج میں تنفسیاتی تعلیم کی

بنابرہ زیادہ بہتر فاز تین ملنے کے موقع حاصل ہوتے ہیں اور سائٹی  
 میں زیادہ شہرت اور حضرت ملتی ہے۔ دوسری بات یہ کہ نظریاتی تعلیم  
 کے لیے یہ جواز پیش کیا جاتا ہے کہ علم کا سرچشمہ ہے۔ اس حقیدے  
 کی تہ میں یہ مفردہ پوشیدہ ہے کہ علم مخفف تصورات کا گھوہ ہے  
 جنہیں خالص ذہنی عمل کے ذریعے حاصل کیا اور فروغ دیا جاسکتا  
 ہے اور علم کا مادی دنیا یہ کوئی رشتہ نہیں ہے بلکہ علم کے بارے  
 میں یہ ملٹ نظر ہے یہ کیونکہ یہ ذہن کو حقیقت سے جدا کرتا ہے اور  
 اس طرح خیال اور عمل ایک دوسرے سے الگ تخلک ہو جاتے ہیں۔  
 وہ اصل انسانی علم تجھے ہے اس عمل اور دوہمیں کا بوجو انسان کے اور  
 قدرتی اور سماجی ماحول کے درپیان ہوتا رہتا ہے۔ قدرت کے  
 خلاف جدوجہد کر کے اور سماجی حوالی میں حصہ لے کر ہی انسان  
 نے علم حاصل کیا ہے اور اس کی صحت کو پرکھا ہے۔ آخری تجزیے  
 میں، علم اور انسان کا سماجی عمل دونوں ایک دوسرے کے ساتھ  
 ایک الٹ رشتے میں مندرجے ہوئے ہیں۔ سماجی عمل کا ایک بڑا  
 حصہ جبارت ہے انسان کی ان کاموں کا دشات سے جو اس کے ادبی و بودھی  
 کے لیے وسائل ہیا کرتی ہیں اور جسمانی محنت، ان کاموں کا دشات کا  
 بہت سنبھول آرکار ہے۔ خیالات مخفف خلا میں فروغ نہیں پاتے  
 انسان عملی زندگی کے چیزوں کا شوری کوششوں کے ذریعے  
 مقابلہ کر کے ان خیالات کو جنم دیتا ہے اور بھرپے اور عمل کی کسوٹی  
 پر ان کے کھوٹ یا کھرس پی کو پرکھا ہے۔

انسانی تاریخ کی ابتداء میں انسان مخفف دہی تصورات حاصل

کر سکتا تھا ہر فدایک تلاش کرنے کی سُنی بیہم سے قریبی تعلق رکھتے  
تھے۔ علم اور سماجی عمل کے ایک مدرسے سے الگ ہونے کی نوبت  
صرف اس دلت آئی جیکہ ذرا فوج پیداوار اتنے ترقی یافتہ ہو گئے  
کہ تقسیم محنت کی ضرورت محسوس ہوئی اور دینیتی کے طور پر ذائقہ جاندار  
کا دستخود دجدیں آیا، جس کا داراءہ حمار دوسروں کی محنت کے استعمال  
پر تھا۔ اس منزل پر خیالات و تصورات اپنے طور پر نشوونما پانے  
لگے چاہے ان کا تعلق حقیق دنیا سے ہو یا نہ ہو۔ اور طریق طریق کے  
مکان تیب خال کی تشكیل ہوتے ہیں۔ اس منزل پر، بات شیکھ  
اس دلہے سے ملکن ہوئی کہ صاحبِ جاندار بلطفہ علم کو محض ہی فلسفہ  
حاصل کرنے کی بھج و دفع میں اطمینان کے ساتھ صورت وہ ممکنا  
تھا کیونکہ اس کے مادی وجود کو قائم رکھنے کے لیے جو دسائل درکار  
تھے انھیں محنت کش طبقہ ہیا کرتا تھا۔ جوں جوں سماج نے ذرا فوج  
پیداوار اور طریق پیداوار کو فریغ دیا ان دونوں طبقوں کے کام  
ایک دوسرے سے باطل الگ تھاں ہوتے گے۔ علم اور تہذیب کا  
اجاہہ دار ایک طبقہ بن بیٹھا اور کمر توڑو محنت اور مغلوب الحالتی  
دوسرے طبقے کے نسب میں آئی۔ یہی دلہے ہے کہ طبقاتی بسماج  
میں نصاب درسے کے اندر نظری علم کو احیت دی جاتی ہے اور  
پیداواری شامل کو یا تو نظر انداز کیا جاتا ہے یا اگر نصاب میں  
شامل کیا بھی گیا تو انھیں خیرا ہم کہجا جاتا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ  
مورخ کی نزاکت کا تقاضا کبھی درسے میں پیداوار کی طرف  
حکومت کے روئے کہ ہمدرزانہ بنادے ملکی اس

کام کو سنجیدگی کے ساتھ کیا نہیں جاتا۔ ہمارا تمہرہ بھی اس کی شہادت دیتا ہے۔ بنیادی قومی تعلیم کی نوح پیداواری مشہر ہے لیکن اس کی کیا گست بنتی ہے! اسکوں میں نہ جانے حرمنے کا کتنا سامان بے دردی کے ساتھ ضائع کیا گیا ہے اور بہاؤ یہ تراشنا گی کہ حرمنے کا کام تو محض اس یہے نصاب میں داخل کیا گیا ہے کہ اس کے ساتھ حدستے کے مظاہر کی مسلمات کو مریبو ط کیا جائے ہے کہ اُسے پیداوار بڑھانے کا ذریعہ بنایا جائے۔

ہمارا مقصد اگر سو شش سال قائم کرنا ہے تو پھر نظام تعلیم کو، پیداوار کی ضروریات کے مطابق بڑھانے سے گزیر نہیں کرنا چاہیے۔ پیداوار اور تعلیم کے باہمی رشتے کے بارے میں زبانی صحیح غرض سے کچھ نہیں ہوگا۔ ہمیں اس بات پر سنجیدگی سے خود کرنا ہے اور اس مقصد کے حوالی کے لیے خصوصی نیت کے ساتھ، تمام مادی اور اخلاقی وسائل کو، بروئے کار لانا ہے۔ اسکوں میں پتوں اور تجوہوں کو پیداوار کے بارے میں ضروری علم فراہم کرنا ہے اور اس کی طرف ان میں صحیح بوجان پیدا کرنا ہے اور ہاتھ کا کام سکھانا ہے کہ یہی انسان، سماج اور قدرت کے بارے میں مسلم کی اصل بنیاد ہے اور صحیح سخن میں یہی تعلیم ہے۔

بنیادی تعلیم، ذہنی اور جسمانی کام کے باہمی امتیاز کو کم کر کے اور پیداواری ہنر مندوں کو بڑھا کر سو شش سوسائٹی کے قیام میں مددگار ثابت ہو سکتی ہے۔ اس سے پیداوار میں اضافہ ہو گا، دولت کی تفہیم کو بہتر طریقے سے عمل میں لانے کی طرف بوجان پیدا

بوجا۔ اور یہ طبقاتی کش کوش کو ختم کرنے کی طرف ایک مُژر قدم ہو گا۔ اس مقصد کو حاصل کرنا ہے تو بنیادی تعلیم کے پروگرام کو ایک بندے کی ڈھرب سے ہٹانا ہو گا کہ جس میں چند فضوس حرفے بعد اسی طور پر سمجھاتے جاتے ہیں۔ اس کی وجہ ایسے مشتعل اختیار کرنے ہوں جو تو ترقی یا نتے زراعت، صنعت اور لگنا لو جی نے ہم رشتہ ہیں۔ تعلیمی کمیشن کے اتفاقیہ میں "ایک ضرورت ہے کہ بنیادی تعلیم کی ست کو انہر فو متعین کیا جائے۔ جو بھی پروگرام مرتب کیا جائے وہ ہمارے مسلمان کی ضرورتوں کے مطابق ہو۔ جس کی شکل ہم سائنس اور لگنا لو جی کی مدد سے ہتا چاہتے ہیں۔" ایسا کرنے کی ہم جرأت کرتے تو بنیادی تعلیم کا یہ خشنہ ہوتا جو ہماری آنکھوں کے سامنے ہے اور وہ ہندستی کے روشن مستقبل کی صافی ہوتی۔

---

حضرت پیر

# نک کے تعلیمی حالات

## ۱۵۔ منصوبہ بندی علم

یوں تو ہیشہ ہر ایک سماج یا تہذیب میں کچھ تبدیلی ہوتی رہتی ہے، لیکن بیویں صدی سے ہے جو بھی تہذیبیاں ہوئیں ان میں کسی منصوبہ بندی یا پلانگ کا دل نہیں تھا۔ تبدیلیاں نظری قوانین کے مطابق داتع ہوتی تھیں۔ کسی جماعت نے ہے سے سوچ بھکر کرنے نقشانہیں بنایا تھا کہ کس کس قسم کی تبدیلیاں ہونی چاہیں اور اس کے لیے کیا کچھ کرنا چاہیے۔ کسی شخص معتقد کے مطابق سماجی طھانچے کو بدلنے کیلئے کیا تم ابیر ضروری ہیں؟ اس کی سب سے پہلی شال ہیں صویت یونین میں ملتی ہے، جہاں منصوبہ بندی کی منظم کوشش ہیلی بار شکل میں پنج سالہ پلان کی شکل میں کی گئی۔ پلانگ صویت یونین کی قومی زندگی کا ایک لازمی حصہ ہے اور اس کی بدلات دہاں اجتماعی زندگی کے ہر سیدان میں تیزی سے ترقی ہوئی ہے۔ دوسری عالمی جنگ کے بعد بعض دوسرے مرشلٹ ملکوں نے بھی اپنی اقتصادی اور سماجی نلاج دبیود کے لیے منصوبہ بندی کا حل تلقہ کار اپنایا اور اس کا

نیجہ اچاہہ اور اب تو بسیں وہ لکھ بھی ہو سرایہ دارانہ نظامِ ساخت کے حامل ہیں، اپنی قریبی بندگی کے چند ٹھیکون میں منورہ بندگی کے حوال کو اختیار کر رہے ہیں۔

پمارے لکھ میں حوصل آزادی سے پہلے ہی پلانگ کا چرچا شروع ہو گیا تھا۔ چنانچہ پشتوت جواہر لال نہرو کی رہنمائی میں انڈین بیشل سوسائٹی میں نے ۱۹۴۷ء کے پہلے ہی لکھ کی ترقی کا ایک پلان مرتب کیا تھا۔ کچ تام ترقی پذیر مکون میں یہ احساس دن بدن بڑھ رہا ہے کہ محدود وسائل کی وجہ سے اخوضیں منورہ بندگی کے سوا ان کے لیے ترقی کا کوئی اور راستہ نہیں ہے۔ ہندستان میں آزادی کے نواز ۱۹۴۷ء ترقیاتی پلان بنانے کا کام شروع ہوا اور پہلا پنج سالہ پلان ۱۹۵۱ء سے عمل میں آیا۔ اس وقت سے پنج سالہ پلان کا سلسلہ برابر چاری ہے۔

زانہ حال میں عام طور پر اس بات کو تسلیم کر لیا گیا ہے کہ اگر کسی قوم کو ترقی کرنی ہے تو لازم ہے کہ وہ اپنے شہریوں کی تعلیم کا سحقول انتظام کرے یہو کہ تعلیم اگر ایک طرف فسردگی صاحبوں کو اجاگر کرتی ہے اور اسے تہذیبی لحاظ سے بھر پور زندگی بسر کرنے کے قابل بناتی ہے تو دوسری طرف تعلیم قوی دولت بڑھانے اور سلح میں خوش گوار تبدیلیاں لانے کا ایک موخر گالہ کار ہے۔

چنانچہ تعلیم کو ہندستان میں پہلے ہی پہلا پلان سے ہی منورہ بندگی کا ایک لازمی بجز قرار دیا گیا ہے۔ آئیے، اب نداد بھیں تعلیم

کی پلانگ سے کیا نتائج برآمد ہوئے ہیں، کون سی مزدیماں ظاہر ہوئیں میں اور گیندہ ہمیں کیا طریقہ کار اختیار کرنا چاہیے کہ تعلیم قوی ترقی کے مقاصد حاصل کرنے میں مدد کر سکے۔ ہم نے آزادی کے ذروراً بعد ملے کیا کہ اپنے لکھ میں ایک سو شلث سماج قائم کرنا ہے۔ ایک ایسا سماج جس میں تمام لوگوں کو ترقی کرنے کے برابر موقع پیسر ہوں، جہاں بلحقانی لوٹ مکسرت کا امکان بانی نہ رہے یعنی ایک ٹھہرے طبقے کی فتنہ شدت سے ناجائز نامہ ذات ہائے۔ جہاں ذہب، ذات پات، نسل، زبان یا تہذیب کی بیشاد پر کسی فرد کو دوسرے فرد پر نوقیت حاصل نہ ہو اور جہاں ملاؤں کی شہری امداد یا ہمایاں عدم سلووات کا سوال پیدا نہ ہو۔

اس مقصد کے پیش نظر فردی تحاکر تعلیم کا ایک جامع نظام قائم کیا جائے۔ تعلیم کی سہوتیں خاص کر ان طبقوں کو ہم پہنچانیں جائیں جو گذشتہ زمانے میں تعلیم سے فردم رہے ہیں۔ تعلیم کی تویس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ہونا چاہیے تھا کہ تعلیم ایسی ہو جو لکھ کے لوگوں کو اس نئے سماج کی تحریر کے لیے آسانے جسے سو شلث سماج کہا گیا ہے۔

ضوری بندی کے نتائج کا جانہ یعنی کیلئے مزدیسی ہے کہ ہم لکھ کی موجودہ تعلیمی حالت کا مقابلہ پلانگ سے پہلے کی تعلیمی حالت سے کریں۔ پلانگ شروع ہونے سے پہلے صورت حال یعنی کہ بالائی آبادی کے صرف چند نی صد افراد خواہ نہ ہتے۔ جوے سے گزارہ سال کے ہر تین بیجوں میں صرف ایک بیج کو تعلیمی ہبہت نصیب ہتھی۔

اہم گیارہ سے چھوٹے سال کے گیارہ بچوں میں صرف ایک بچہ اسکوں  
جا سکتا تھا۔ شادوی تعلیم کا حال اور بھی بُرا تھا۔ اس منزل پر مجھیں  
بچوں میں صرف ایک بچہ تھا اسکوں میں داخلے سے سکتا تھا اور ملک  
کی تمام یونیورسٹیوں میں اعلیٰ تعلیم حاصل کرنے والوں کی کم تعداد  
تقریباً ڈھانی لاکھ تھی۔ یعنی ان زوجاؤں کی تعداد اگر دو ہو تو جو عمر  
کے لحاظ سے اعلیٰ تعلیم کے قابل تھے تو ان میں سے صرف ایک زوجان  
کو یونیورسٹی میں پڑھنے کی سعادت حاصل تھی۔ سائنس، زراعت،  
انجینئریگ، اور جدید طب کی تعلیم پر نظر ڈالیے تو صورت حال حدود ۴۰  
پاوس کی تھی۔ اس کمی گزرسی حالت کا سب سے زیادہ انسوٹاک  
پہلو یہ تھا کہ آبادی کے مختلف حصوں کی تعلیمی سطح میں زین آسمان  
کا فرق تھا۔ لشکر کے اور لکھیوں کی تعلیم میں، اونچے اونچے طبقوں اور  
ذاتوں کی تعلیم میں، شہری اور دیہاتی لوگوں کی تعلیم میں، ترقی مانند  
اوہ ہیں مانندہ صوبوں اور ایک ہی صوبے کے اندر مختلف منسلوں کی  
تعلیم میں بین عدم توازن کی کیفیت روشن تھی۔ اس کے علاوہ  
ترقی یافتہ لوگوں سے مقابلہ کیجئے تو ہماری تعلیم کا میکارہ منزل پر  
بچا تھا۔ مزید تعلیم ان اقدار اور رجحانات سے بے بہروں تھی جو کسی  
لکھ یا قوم کی ترقی کی ضمانت کرتے ہیں، شلاقب اولنی، احاسیں  
ذستے داری، جذیہ ایشار، اتکا دھمل اور سب سے اہم چیزوں جو شیخ  
اور لکھن ہو لکھ کی پہنچاواز بڑھانے کے لیے اشد ضروری ہے اور  
جن کی بدولت لکھ خوش حال ہوتا ہے۔  
آئیے، اب دیکھیں کہ آج لکھ کی تعلیمی حالت کی ہے جہاں

مکتب تعلیمی تو سچھ کا تعلق ہے، منصوبہ ہندی کے نتائج حنایہ  
امید افراہیں۔ شہزادہ کے مقابلوں میں ملکہِ اسلام میں جامعہ اول  
تہائیم بچوں کی تعداد ساڑھے چار گھنی اور پھٹی جامعہ  
سے ۳ ہزار بچوں جامعہ سبک بچوں کی تعداد ساڑھے سات گھنی ہو گئی  
ہے۔ پر انہری جامعتوں میں آج سوا بھروسہ کردار سے زیادہ پچھے قائم  
حاصل کر رہے ہیں۔ یہ تعداد اس عرصے کے تمام بچوں کی تعداد  
کے تین پوچھائی حصے کے برابر ہے۔ آج مل جامعتوں میں قائم  
پانے والے بچوں کی تعداد تقریباً ڈیڑھ کردار ہے جو اس عرصے  
بچوں کی مجموعی تعداد کا ایک تہائی ہے۔ خداوی اور اعلیٰ تعلیم کی  
مزاروں پر ترقی کی رفتار اس سے بھی زیادہ تیز ہے۔ فیں سے  
گیارہویں جامعہ میں طلبہ کی تعداد دس گھنی ہو گئی ہے، اور  
یونیورسٹی کے طلبہ کی تعداد میں بھی تقریباً اسی نسبت سے  
اضافہ ہوا ہے۔ ان دونوں مزاروں پر آج علم کی تعداد  
علی الترتیب چورا سی لاکھ اور سیہیں لاکھ ہے۔ بالوں کی خواہیں  
کافی صد بھی پھیلے پھیلے سال میں دو گناہ ہو گیا ہے۔ تعلیمی ہولتوں  
میں اضافے کو دیکھیے تو یہ ترقی دائمی قابل فخر ہے۔

اس دوران ہندستانی توم کے گزور طبقے بھی تعلیمی  
میدان میں کسی قدر آجھے بڑھے ہیں۔ تعلیم کی ہر ایک منزل پر  
لا گھنی اور لڑکوں کی نسبت میں اضافہ پڑا ہے۔ شہزادہ میں  
پر انہری جامعتوں میں لڑکوں کی تعداد، لڑکوں کی تعداد کا منتظر ہے  
نی صدقتی اور آج یہ شاہد نی صد ہو گئی ہے۔ اسی طرح مل

بهاڑوں میں یہ نسبت اٹھاڑنے کی صد سے بڑھ کر سیستمیں نے صد اور  
ہارڈ سیکھنڈی بھاڑوں میں باہم نے صد سے اٹھاڑنے کی صد ہو گئی  
ہے۔ مثلاً میں یونیورسٹی کی منزل پر لاؤ کیاں، لاؤ کوں کا صرف  
آٹھ فی صد ہیں۔ کچھ لوگوں کی تعداد اٹھاڑنے کی صد ہو گئی ہے۔  
سماج کے دوسرے پین اندر بیٹھے ستھا ہریکن اور قیلے بھی تعلیمی  
ترقی کے راستے پر کچھ آجھے جر سے ہیں۔ شہر اور حکاؤ کی تعلیمی سطح  
کا فرق بھی کچھ کم ہوا ہے اور ترقی یافتہ اند پس ماں وہ ملاتوں کے  
تعلیمی صدم تو ازن میں بھی کمی رائغ ہوئی ہے۔

جہاں تک تعلیمی معیار کے اڈ پخا کرنے کا تعلق ہے، بعض مخصوص  
میدانوں میں کافی کامیابی دکھائی دیتی ہے۔ یہ ہمارے توہی منصوبہ  
بندی، ہی کی دین ہے کہ الگ میں اعلیٰ درجے کی منسٹری، نرمنی اور  
بلیتی تعلیم کے کئی ادارے قائم ہو گئے ہیں۔ اعلیٰ تعلیم اور تعلیمی ریسرچ  
کو فردوخ دینے کے لیے یونیورسٹی ہمراٹش کیمپن اور مشتمل کوںل آن  
ایجوکیشنل ریسرچ اینڈ فرینچ کا قیام عمل میں آیا ہے۔ کوںل  
آن سائنسٹک اینڈ اڈیشنل ریسرچ اور مشتمل یبورڈریز نے  
سائنس اور صنعت کے میدان میں ریسرچ کے کام کو آجھے بڑھایا  
ہے۔ سماجی علوم اور تاریخ میں ریسرچ کی ترقی کے لیے الگ  
الگ کل ہند ادارے قائم کیے گئے ہیں۔ چند یونیورسٹیوں میں  
بھی مخصوص معاہدیں کی ریسرچ کو بڑھادا دینے کے لیے اعلیٰ مرکز  
کا اہتمام کیا گیا ہے۔

یہ ہے ہماری توہی منصوبہ بندی کی تصور کا روشن رُخ۔ مگر

ہماری تعلیمی پلانگ کے بعد نتائج خاصے تشویش ناک ہیں۔ شال کے طور پر اب بھی ہم تعلیمی صوات کی فراہمی کے حوالے میں عدم مساوات کو ختم نہیں کر سکے ہیں۔ اعلیٰ تعلیم کی سہوتوں سے پھلا طبقہ بہت کم نامہ اٹھا سکا ہے۔ ابتدائی اور ثانوی تعلیم کی منزل پر ہمیں پچھے طبقے کے پچھے گزری تعداد میں تعلیم محمل کرنے سے پہلے ہی اسکول پھوڑ جاتے ہیں۔ سو شلسٹ سماج کے ہمیشہ نظر تعلیم کا جو رشتہ پیداواری متعلق کے ساتھ قائم ہونا چاہا ہے، تعلیمی پروگراموں میں اس کی بہت کم جملک دکھائی دیتی ہے۔ ہمارے تعلیمی اداروں میں کتابی تعلیم پر ستور حادی ہے۔ نصاب تعلیم کا سماجی ضروریات سے بہت کم تعلق ہے۔ سماجی ڈھانچے میں بنیادی تبدیلیاں پیدا کرنے کے لیے جن خیالات، رہنمائیات اور اقدار کی ضرورت ہے، ان سے ہماری تعلیم کم دھمکیاں ہے۔ اب تک ہمارے تعلیمی نظام نے جتنا تعلیم کو پاٹنے میں بہت کم مددی ہے۔ ہماری پلانگ میں بالغوں کی تعلیم اور ابتدائی تعلیم کے مقابلے میں اعلیٰ تعلیم پر زیادہ نفع دیا گیا ہے۔ اس کی وجہ سے وائرس طبیعے اور عوام کے دریان فاصلہ بڑھا ہے اور ان میں کوئی رابط نظر نہیں آتا۔

اس میں کچھ شکر نہیں کہ تعلیمی منصوبہ بندی میں جو نسبتاً سب سے آسان کام تھا۔ حقیقی تو سیخ تعلیم، اس میں ہمیں حسامی کا میابی حاصل ہوئی ہے، گویاں بھی اپنے کم بھم اپنے تو می نشانے سے کافی دور ہیں۔ ۲۱ بھی ہم چھوڑ سے چودہ سال کے تمام بچوں

کے لیے تعلیمی ہوات فراہم کر سکے ہیں، اور نہ ہی تمام بالنوں کو خواہ بنا سکے ہیں۔ تعلیمی منصوبہ بندی کا جو سب سے اہم مقصد ہونا چاہیے تھا یعنی ملک کی تکمیل نوں معاونت کرنا، اس کے حصول میں ہمیں کوئی کامیابی نہیں ہوئی۔ واقعی کام بہت مشکل ہے لیکن ناگزیر بھی ہے۔ ہم اس اب تعلیمی منصوبہ بندی میں اس طرف خاص توجہ دینے کی ضرورت ہے۔ اس کے لیے مطلع نظر کی صفائی اور یعن شرعاً ہے۔ پھر خوبی، لیکن محنت اسٹھانی ہمارت اور جہاد ہم دشکار ہے۔

---

## ۱۶۔ حالیہ تعلیمی رجحانات

ہندستان کی موجودہ صورت حال میں تعلیمی رجحانات کا ذکر کیجئے تو حالیہ رمانے کے بعض یہ رات انگلیز و اتحادت کی تصویر ہارے سانے آجائی ہے۔ یہ و اتحادت نہ صرف تعلیمی کام کرنے والوں کے دل و دماغ پر حادی ہیں بلکہ عوام کے لیے بھی نگراندی اور تشویش کا باعث ہیں۔ طلبہ مسلسل بغاوت کے موڑ میں دکھائی دیتے ہیں۔ آئے دن اخبارات میں "غصہ زد نوجوان" کی سرگرمیوں کی تحریکیں ہوتی ہیں۔ ان دونوں اساتذہ میں بھی عام طور سے بیٹھنی پائی جاتی ہے۔ ہر تالیں اور خطاہرے بھی ہوتے رہتے ہیں۔ ان و اتحادت کی اہمیت سے بھلا کرن اکھار کر سکتا ہے۔ تعلیمی میدان کے یہ ایسے خیالیں ہیں جن سے چشم پوشی کرنا ممکن کیلے خطرے سے خالی نہیں۔ لیکن ان رجحانات پر روشنی ڈالنے کا یہ مناسب موقع نہیں ہے۔ یہاں صرف ان تعلیمی رجحانات کا ذکر کیا جائے گا جو تعلیمی میدان میں ہمارے مکان کے دوسری مستقبل کی نشان دہی کرتے ہیں، نیز ان رکاوٹوں کی طرف بھی اشارا کیا جائے گا جو ملک کی تعلیمی

ترقی میں مانع نہ ممکن تھے۔

ہم جانتے ہیں کہ ہمارے یہاں برطانوی دودھ میں تعلیمی نظام کا ایک محدود مقصد تھا۔ لکھ کا انقلاب و نئی چلائیں کے لیے ضروری تھا کہ ادنیٰ درجے کی لازمیوں کی حد تک ہندستانیوں کی خدمات حاصل کی جائیں ساکھہ حکمرانوں اور علوکوں کے دد میان رابطہ کام کر سکیں۔ یہی وہ مقصد تھا جس کو سامنے رکھتے ہوئے پورا تعلیمی نظام مرتب کیا گیا تھا۔ تو بصورت الفاظ میں اسے "بل تعلیم" سمجھا جاتا تھا۔ یعنی ایسی تعلیم جو انسانی تنگرو نظر کو آزادی مطابکرتی ہے یعنی مدد اصل اس تعلیم کا مقصد بالکل بریکس تھا۔ حقیقت اپنے دادا تعلیم تھی لہڈوہ بھی بہت شکر سخوں میں۔ جو کچھ سمجھا یا جاتا تھا اونہ میں طرح سمجھا یا جاتا تھا، دنوں کا اثر ذہن کو دست دینے کے بجائے ایک محدود دائرے میں بند کر دیتا تھا کہ آدمی اپنی صلاحیتوں کو چند مخصوص خدمات میں کھپاتے ہو خیر علیٰ حکومت نے ہندستانیوں کے لیے جائز قراردادی تھیں۔ خرید میان اس تعلیم کی سماجی زندگی کے ساتھ کوئی مطابقت بھی نہیں تھی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ نام نہاد تعلیم یا نام طبقہ حواں سے دودھ ہوتا گی۔ اس پیشے کے لوگ خدا اپنے ملک میں اجنبیوں کی طرح زندگی گزارنے لگے۔ یعنی وہ حکمرانوں کی توقعات پر پورے اترتے ہے، کیونکہ یہ دناردار لاذ من حکومت برطانیہ کی۔ ہر صورت حمایت کرنا اپنا فرض اولیں تھیتھے تھے۔ اس طرح جو تعلیمی نظام قائم کیا گی، اس کے ذریعے ایسے افراد تیار ہوئے جن کے نزدیک

ذائق مختار مقدم تھا اند انجیس کی بالل پروڈا نہیں تھی کہ مکتب میں کیا ہو رہا ہے۔ اس کے علاوہ اس تعلیم کی اساس بہت محدود تھی۔ مرت خوش حال طبقت کے لیے تعلیم کے موقع فراہم کیے جاتے تھے۔ جہاں تکہ عوام کی تعلیم کا تعلق ہے یہ کہا جاتا تھا کہ اعلیٰ طبقت کے تعلیم ہوتے لگ، عوام سے علم کی دوسری ہنچائیں گے لیکن تجربہ نے ہمیں بتایا ہے کہ یہ نہیں ہونے والا تھا۔

ناقص نظام تعلیم کے باوجود ہندستانیوں کی تیزی کے ساتھ ٹرھتی ہوئی بڑھائی نے تو قومی بیداری پیدا کی اور کافی طیلی جدوجہد کے بعد ہندستانیوں نے آزادی حاصل کر لی۔ تو قومی تحریک کے باشمور رہنماؤں نے جس نظام تعلیم کو ہبھیشہ ناقص اور نقصانی سمجھا تھا اس میں آزادی کے بعد تبدیلیاں ہونے لگیں۔ اس کے پیغمبے کے طور پر گذشتہ پہیں سال کے دورانی تعلیمی نظریات میں اور انھیں عملی جامہ پہنانے کے طریقہ اکار میں کسی قدر بہتری کی صورت پیدا ہوئی ہے۔

آزادی کے بعد کے دور میں اس پر زیادہ تردید دیا گیا ہے کہ تعلیم کا اصل دول کیا ہے۔ تعلیم کو اب قومی ترقی کہ ایک ذریعہ سمجھا جاتا ہے۔ یہ اس محدود نظریے سے بالکل مختلف ہے جس کے مطابق تعلیم کو بعض فرد کے ذاتی مختار کے حصول کا ذریعہ سمجھا جاتا تھا۔ اس سے پہلے ہی نظریہ ملاؤ رائج تھا۔ اب ہمیں پوچھنا ہے کہ تعلیمی میدان میں قومی ترقی کے سیاستوں نے ہمیں تعلیم اس دست بامستی ثابت ہو سکتی ہے جب ہم اس سماجی نظام

کے پس منظر کو مد نظر رکھیں جو ہم اپنے ملک میں قائم کرنا چاہتے ہیں۔ ہمارا نصب الیکٹرونی سوشل ٹائم کام کا سماج قائم کرنا ہے۔ اس قسم کے حاضرے میں سب سے پہلے تو می سائل کو ترقی دی جاتی ہے جن میں قائم ماڈی، انٹانی، انتصادی اور خاندانی وسائل شامل ہیں۔ اس کے بعد ہر ہر شخص کے لیے اطمینان بخش اور خوش حال زندگی کے موقع فراہم کرنے کی ضمانت دی جائیکتی ہے۔ اس قسم کے سماجی نظام کی دوسری شرط قومی دولت پر سماجی سکھر دل ہے تاکہ سماجی انسان قائم کیا جائے اور ہر شخص کو بھروسہ زندگی سے فیضیاب ہونے کے سادی موقع فراہم کیے جائیں۔ سادی موقع فراہم کرنے کا اصول نہ صرف دولت آفرینی کے میدان میں کام فراہم ہونا چاہیے بلکہ یہ بھی منظر رکھا جائے کہ جو کچھ پیدا کیا جائے اس میں ہر شخص سے دار ہو اور اسے استعمال کرنے کے سادی موقع حاصل ہوں۔

اس طرح تعلیم کو آج قومی ترقی کے ان دنوں پہلوؤں سے  
بہم آنکھ ہونا چاہیے۔ ایک طرف تو تعلیم ایسی عادتیں اور بہارتیں  
پیدا کرے، جو ملک کی آدمی دولت میں اضافے کے لیے ضروری  
ہیں اور دوسری طرف تعلیم کا مقصد یہ ہو کہ اجتماعی محنت سے مغل  
کردہ دسائیں سے جائز طور پر نمائہ اٹھانے کا رجحان افراد میں  
پیدا کیا جائے۔ یہ بات واضح ہے کہ جنگی تعلیم کی اسکم میں  
سماجی لحاظ سے نفع بخش نام کو اولین حیثیت حاصل ہے اور  
اسی طرح ہر شخصی شاہزادی تعلیم کی تجویز میں بھی پیدا دار پر

زیادہ زور دیا گیا تھا۔ پچھے ہے کہ یہ مدنظر ایکیس اتنی ترقی نہیں کر سکیں جتنی کہ کرنا چاہیے تھی، تاہم اس سے اکار نہیں کیا جاسکتا کہ پیداواری سرگرمیوں نے ہمارے اسکولوں میں بحثت جو گئی کسی نہ کسی طرح ایک مقام حاصل کر لیا ہے۔ آج پیداوار کے مقصد کو پیش نظر رکھنے ہوئے ہمارے تعلیم دی جاتی ہے، اس کے خلاف لوگوں میں بہت زیادہ مزاجت کا جذبہ موجود نہیں ہے۔ مذاہل مکتب کے نفقات پسند اور اعلیٰ بلتوں میں بھی میکنیکی تعلیم کا برجام نہ پڑتا جا رہا ہے اور بہت ملکیہ اور تصور اسکول جنہیں ملکہ طور پر پہنچتا اسکول کہا جاتا ہے، اس بات کے حق میں ہیں کہ طلبہ اعلیٰ کاموں میں حصہ لیں ملٹی کام، کافی اور تفتح کا کام، لگہ کا کام وغیرہ۔

لیکن جب یہ کہا جاتا ہے کہ ہمارے موجودہ تعلیمی نظام میں سب سے زیادہ اہم سماجی ضرورت یعنی پیداوار پڑھانے کو ملحوظ رکھنے پر زور دیا جاتا ہے تو اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ اس متعدد کے حوالے کے پیچے صحیح طریقہ کار اپنا یا جلدا ہے۔ اب تک اسکولوں میں پیداواری کا کام لکھانے کی وجہ سے شیشیں کی گئی ہیں ان کا خاطر خواہ اثر نہیں رہا ہے۔ اس کی وجہ سے اس کے حوالے کا جو طریقہ اختیار کیا گیا ہے وہ ناقص ہے۔ اور لکھانے کا جو طریقہ اختیار کیا گیا ہے وہ ناقص ہے۔ اس پیچے اس بات پر حیرت نہیں ہونا چاہیے کہ پیداواری کام کے اثر تفتح فائدے حاصل نہیں ہوتے اور کام کی طرف طلبہ

میں جو صحیح مذہب پیدا ہونا چاہیے تھا وہ نہیں ہو سکا۔ اسی طرح تکنیکی اور ذریعی تعلیم کے میدان میں بھی خاطر خواہ پیش رفت نہیں ہوئی ہے۔ پیشہ درانہ تعلیم کے اداروں میں جن کا مقصد تکنیکی کام لکھانا ہے کم و بیش یہی صورت حال ہے یعنی یہاں بھی پیداواری کام کی طرح صحیح روایت کا اسی طرح نقدان ہے جن طرح عام قبولیم کے اداروں میں اس کمزوری پر قابل پانے کے لیے ضروری ہے کہ وہ سب لوگ مل کر کوشش کریں جو تعلیمی میدان میں کام کر رہے ہیں۔ اندھا اس سلسلے میں سب سے زیادہ ذائقہ داری خدا سماں پر حاصل ہوتی ہے۔ اس طرح تعلیم کو سماجی ضروریات پوری کرنے کے لیے ثابت رہنیا تھا کہ اس کا حامل بنایا جا سکتا ہے۔ کام نہ کرنے کے لیے یہ بہادر تلاش کرن، کہ جہانی محنت کے خلاف عام طور پر جو دنیا پایا جاتا ہے، اسکوں اس کا مقابلہ نہیں کر سکتا، اس بات کو ظاہر کرتا ہے کہ ہم ان مفادات پرستوں کے سامنے پرستیم ختم کر رہے ہیں جو موجودہ صورت حال کو برقرار رکھنا چاہتے ہیں۔ یہ انتہائی شرمناک شکست ہے۔

اوپر کی سطح میں جس تعلیمی رہنمائی کا ذکر کیا گیا ہے اسی سے متعلق ایک اندھر جان یہ ہے کہ سماج کے تمام طبقوں کے لیے تعلیم کے سادی واقع فراہم کیے جائیں۔ یہ سماجی انصاف کا بنیادی اصول ہے۔ ایک طرف تو اسکے فروذ کی صلاحیت کو خود اس کے ذاتی مفادات میں فروخ دینے کا امکان پیدا ہوتا ہے اور دوسری طرف یہ سماج کے اجتماعی دسائل میں اضافے کے لیے

بھی نہایت لامم ہے۔ گذشتہ کچھیں سال کے دوران تعلیم کی بنیاد  
سلسل دیستہ تر ہوئی گئی ہے۔ اگرچہ ستور ہند کی دفعہ ۵ ہیں  
کی سمجھی ہدایت کے بوجب لکھ ابھی تک چودہ سال تک عمر کے  
نام بخون کو مفت، لازمی ابتدائی تعلیم میا نہیں کر سکا ہے، تاہم  
کثیر تعداد میں اس عمر کے بخون کو اسکول جانے کی ہوتیں فراہم  
کی جا پہلی ہیں اور موجودہ اندازے کے مطابق شفہم تک اس ستوری  
ہدایت کی تکمیل ہو جاتے گی۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ اب جو نئے  
اسکولوں میں جاتے ہیں ان میں کافی تعداد ایسی ہے جن کی سابقہ  
نشانی نے یعنی باپ، دادا یا والدین نے کبھی اسکول کی نشانی نہیں  
دیکھی تھی۔

تعلیم حاصل کرنے کی خواہش اتنی بڑھ رہی ہے کہ خلیلی  
اور ادوی کی تعداد اور ان میں طلبہ کے یہ نشانیں بڑھانے کے  
باوجود ابتدائی اور ثانوی دونوں منزلوں پر طلبہ کی تعداد کے لحاظے  
تعلیمی ہوتیں ناکافی ثابت ہو رہی ہیں۔ یہاں تک کہ یونیورسٹی  
کی سطح پر بھی تعداد میں بہت اضافہ ہو رہا ہے۔ تعلیم کی تریسیع  
اتنی تیزی سے ہو رہی ہے کہ اس کی وجہ سے بہت سے سائل  
پیدا ہو رہتے ہیں۔ تعلیم کا معیار گرتا جا رہا ہے۔ ڈپلمن کا مسئلہ  
بہت مشکل ہو گیا ہے۔ ڈپلمن کی خرابی کا ایک سبب یہ ہے کہ طلبہ  
کی تعداد میں یک ایک خیسروں اضافہ مواد ہے اور ان کا تعليق سائج  
کے مختلف طبقوں سے ہے، جن کی روایات جدا جدا ہیں اور جنی  
کی اقدار ایک دوسرے سے مگرائی ہیں لیکن ابھی تک نہلے ہیچے

کو اعلیٰ تعلیم سے فائدہ آٹھانے کا نسبتاً بہت کم موقع تھا ہے۔ بعض لوگ نفیاتی اصولوں اور باظاہر معمول دلیلوں کا سہارا لے کر تعلیم کے مادی مواقع فراہم کرنے پر اعتراض کرتے ہیں۔ ان کا دعویٰ یہ ہے کہ ذہانت 'صلاحیت' رجحان اور قابلیت کے مقابلے سے افراد ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ ان مختلف صلاحیتوں کے طلبہ کے لیے تعلیم کے مادی مواقع فراہم کرنا، قومی وسائل کو ضائع کرنا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ کم ذہین اور کم صلاحیت والے بنتے اعلیٰ قسم کی تعلیم سے فائدہ آٹھانے کے اتنے مستحق نہیں ہیں بنتے کہ زیادہ ذہین نہ ہے۔ لیکن ہر نظر غائر دریکھا جائے تو اس دلیل ہے کہ زیادہ وزن نہیں ہے۔ اول توزیع اور دوسرے رجحان ایسے جنیں ہم پیدائیشی اور موروثی سمجھتے ہیں مذاصل سماجی اور مادی حالت کی دین ہوتے ہیں اور بڑی حد تک ان کا تعلق اس باحول سے ہوتا ہے جس میں فرد کی نشوونما ہوتی ہے۔ عدم پہنچ سے قطیٰ طور پر یہ طے کرنا مشکل ہے کہ تعلیمی موقع کے سلسلے میں کس کے ساتھ کیا روایہ اختیار کیا جانا چاہیے۔ تمام بچوں کو مادی موقع فراہم کرنے کے بعد ہی اس بیان کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ کسی مخصوص چیز کے ساتھ میں بچوں کی صلاحیت ایک دوسرے سے سختی مختلف ہے۔

لیکن یہ بھی پوچھ ہے کہ ایسے بچوں کو جو یہاں استعداد اور صلاحیت نہ سمجھتے ہوں برابر سمجھنا اتنی ہی بے انسانی ہو گی جتنی کہ مادی استعداد درستے والوں کے ساتھ غیر مادی سلوک کرنا۔ یہی وجہ

ہے کہ وہ لوگ حق بجانب نہیں ہیں جو انصاف اور مساوات اور بسن اوقات جمہوریت کا نام لے کر سماج کے کمزور طبقوں کو دی جانے والی ان مراعات اور خصوصی سلوک کی خالفت کرتے ہیں جو خاص طور پر درج فہرست ذاتوں اور درج فہرست قبیلوں کو دستور ہند کی دفعہ ۲۶ کے تحت حاصل ہیں۔ ہمارے سماج کے ان طبقوں کی پس اندرگی کی تاریخی وجہات ہیں۔ یہ صحیح نہیں ہے کہ وہ فطری یا پیدائشی طور پر کتر ہیں۔ یہی بات حورتوں اور کچھ دوسرے پس ماڈ فرقوں کے بارے میں کہی جاسکتی ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جنہیں طاقت وہ مکراں طبقے نے صدیوں سے دبا کر کتر حیثیت میں رکھا ہے۔ اگر ہمارے سماج کو ترقی کی راہ پر گامزن ہونا ہے تو اس تاریخی انسانی کا ازالہ کرنا ضروری ہے۔ اس لیے کمزور طبقے کے مفاد آت ہماری خصوصی توجہ کے مستحق ہیں۔ خوشی کی بات ہے کہ تعلیم اور دوزگار دونوں میدانوں میں اس کی جگہ دکھانی دیتی ہے یعنی یہاں بھی اس سمت کی راہ میں رکادیشی پیدا کرنے کے لیے مفاد پرست ہنادر چپے چکے کام کرتے ہیں۔ پیشہ درانہ کا بھل اور اعلیٰ تعلیم کے دوسرے اداروں میں سماج کے کمزور طبقوں کے لیے گرانٹ اور دلیلیے تو ضرور مخصوص کیے گئے ہیں اور ان کے لیے نشانیں بھی تعین کی گئی ہیں۔ مگر یہ واقعہ ہے کہ اس تناسب سے ان کی تعلیم کا معیار بنت کرنے کے سلسلے میں ابھی تک کوئی خاطرخواہ نیچہ مدد نہیں ہوا ہے۔ آئین کی دفعہ ۲۶ کو جس کا اور ذکر کیا گیا ہے عمل جامہ پہنانے کے لیے بہت کوئی کس رہنمی کی ضرورت ہے

اگر ایک طرف توہر تسلیم کے محدود فریب سے بانجھ رہا جائے افسوس مردی طرف پس مندہ طبقوں کی ترقیاتی سرگرمیوں کو تقویت پہنچانے کے لئے ارادے کروئے کار لایا جائے اور مخصوص عمل اقدامات کیے جائیں۔ اسی کے ساتھ دا بستہ تعلیم کا ایک بعد رجحان قابل خدمت ہے اس سے میری مارلو ٹیکسی مخصوصہ بندی سے بے جو کہ قومی ترقی کی بھروسہ بندی کا جزو دلائی نیک ہے۔ موجودہ عدد میں پلانگ کی عالمگیری میثمت ہو گئی ہے۔ کوئی بھی مک کو خواہ دے۔ ڈاہریا چوہدا، ایمیر ہو یا غریبہ، اسے نظر انداز نہیں کر سکتا، یہاں تک کہ صفتی طور پر اعلیٰ ترقی یافتہ مالک نے بھی جن کی میثمت، کا وبار کی آزادی کے اصول پر بھی ہے، اپنی قومی زندگی کے مختلف شعبوں میں عدم توازن کو عدد کرنے کیلئے کسی تکشیل میں پلانگ کی طرف رجوع کیا ہے۔ ترقی پذیر اور اس پس مندہ ملکوں میں بجاں مادی اور انسانی وسائل بہت ناقصی ہیں۔ پلانگ کی ضرورت اور بھی بڑھ جاتی ہے۔ ہندستان اس وقت ترقی کے بس مرحلے میں ہے اس کے پیش نظر اس بات کی محاجیش نہیں ہے کہ وہ اپنے محدود درسائل کو ہے سچے بنت سے استعمال کرے۔ ہمیں اپنی قومی ترقی کے لصب العین کے اپس نظر میں اپنے طولی مرتی اور حالیہ مقاصد کے حصول کے لیے ترجیحات طے کرنا ہوں گی۔ اس لیے پلانگ کا ایک منتظر چمارے سانے ہونا چاہیے۔ قومی ترقی کی مخصوصہ بندی میں تعلیم کے بدل کو دفعہ نوں طرح سے دیکھنا ہو گا۔ ایک تو اس طرح کو تعلیم مک کے انسان وسائل میں اضافے کے لیے ضروری ہے اور دوسرا سے اس طرح

کو تعلیم، سماجی خدمت کی ایک قسم ہے جس کے ذریعے انسان کی الفرادی اور سماجی دونوں لحاظ سے نشوہ نما ہوتی ہے۔ تعلیم کو ایک طرف تو ترقی پروری ساخت اور خدمات کی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لیے تربیت یافتہ افراد ہیا کرنا ہوں گے اور دوسرا طرف تعلیم کا کام ہے ہو گا کہ ایسے ہذب مرد اور عورتیں اپنہ کر سائے آئیں جو اپنی شخصی زندگی کی تشكیل و تربیت نیز سماج کی فلاج دبیسہ کے لیے حلقہ سیلیم کو بدلنے کا راستہ لاسکیں۔ تعلیم کی منصوبہ بندی اس طرح کی جانا چاہیے کہ یہ مقصد حاصل ہو سکے۔

گذشتہ پھر سال کے بعد ان ہندستان میں تعلیم کے شعبے میں بھی اسی طرح منصوبہ بندی کی لگتی ہے جس طرح توی زندگی کے مدرسے شہروں میں۔ گذشتہ پانچ سال منصوبوں کے نتائج ہائے مانے ہیں۔ تعلیم کے سیدان میں ہر سطح پر تعداد کے اعتبار سے کافی ترقیتیں ہیں ہیں لیکن ہر ایک پلان میں جو نئے مقرر کیے گئے تھے وہ اکثر پورے نہیں ہوئے۔ کچھ نہ کچھ جو نہ کام نامکمل رہ گیا منصوبہ بندی کے سطحے میں کچھ بین غلطیاں ہوئی ہیں۔ شلاناً نہ اذول کو ضرورت سے زیادہ اور نچا مقرر کرنے میں حقیقت پسندی کے احساس کی کمی کا ثبوت ملتا ہے۔ ان منصوبوں کو کامیابی کے ساتھ عملی جامہ پہنانے کے لیے جو مادی اور انسانی وسائل درستار تھے ان پر حقیقت پسندی کے ساتھ پہنچے سے خود نہیں کیا گیا۔ حقیقت پسندی کی کمی کا انہمار اس طریقہ کار سے بھی ہوتا ہے جو پلانگ میں اختیار کیا گیا۔ پلانگ بالکل اڈ پر سے شروع کی گئی۔ تمام اعلیٰ دشوار رکن کا طرف

سے اکٹھے کیے گئے، اور انہیں اعداد و شمار کی بنیاد پر منصوبوں کی تکمیل کی گئی۔ ان مخصوص حالات پر توجہ نہیں دی گئی جن کے تحت منصوبے پر حملہ رکھنا تھا۔ اس ظہلی کو درست کرنا ضروری ہے۔ اگر تعینت قومی مقاصد کی روشنی میں پلاننگ کا کام انفرادی اداروں یا مقامی حالات کی بنیاد پر خریدع کیا جاتا تو شاید زیادہ حقیقت پسندانہ اور مریوط قومی پلان تکمیل دیا جائے تھا۔

اس تنقید میں کافی وزن معلوم ہوتا ہے کہ عام لوگوں کی تعلیم یعنی ابتدائی تعلیم اور تعلیم بالغان کو ان منصوبوں میں خاطر خواہ تجزیع نہیں دی گئی ہے۔ ایک یا ہر تعلیم کا یہ قول ہندستان کی موجودہ تعلیم پر صادق آتا ہے کہ ہماری تعلیمی عمارت کی نہ بنا دیجیا ہے اور نہ اس کی چھت محفوظ اور پاسیدار ہے۔ حواس کی کثیر تعداد سے ابتدائی تعلیم اور تعلیم بالغان کی ضرورت ہے، دراصل قومی دولت پسیدا کرتی ہے۔ اس لیے حواس کی تعلیم کو ہماری تعلیمی منصوبہ بندی میں سب سے زیادہ اہمیت دی جانا چاہیے تھی۔

منہ بہ آن تعلیم کی تیزی کے ساتھ تو سیکھ کرنے کے جوش میں تعلیمی میار کے پہلو کو نظر انداز کر دیا گی۔ طلباء اور تعلیمی اداروں کی تعداد میں تو برابر تو سیکھتی رہی تھی تعلیمی میار پر سنجیدگی کے ساتھ خود نہیں کیا گیا۔ ان اطول فراں نے کتنا صحیح کہا تھا کہ لوگ مرحانا پسند کریں گے لیکن خود رنگر کرنا نہ چاہیں گے۔ یہ بہت ضروری ہے کہ اب پلاننگ کرستے ہوئے تعلیمی میار کو بہتر بنانے پر بھی نور دیا جائے۔

اب نصاب تعلیم اور پڑھانے کے ان چند اہم رجحانات پر خود کرنا ہے جو اس تعلیم کے پس منتظر پر پرے اترے ہوں جس کا خاکہ باہمی سطور میں پہنچ کیا گیا ہے۔ ان میں سب سے زیاد اہم رجحان نصاب تعلیم اور تعلیمی مواد کو بہتر بنانے کی باشور کوشش کی خلکل میں ظاہر ہوا ہے۔ یہ رجحان خاص طور پر سائنس اور سماجی ملوم کے میدان میں بہت نمایاں ہے۔ اگر تعلیم قومی ترقی میں اپنا دل اور کرنا چاہتی ہے تو ان تمام مضامین کا مناسب مطالعہ کرنا ضروری ہے۔

آج کی دنیا میں ہر ایک صفت اور ملکیت و رسمی کی بنیاد سائنس پر ہے۔ بعد میں دنیا میں تمام ترقی کا سرچشمہ سائنس کا علم نہیں بلکہ وہ جذبہ یا نقطہ نظر ہے جو سائنسی طریقوں کو اپنانے کے بعد اہوتا ہے۔ اسکوں کے نصاب اور علم تعلیم کے ایک حصے کے طور پر آئندہ مغربی تعلیمی پروگرام میں سائنس کی تعلیم پر جو نظر دریا چارہ ہے وہ ایک خوش گوار رجحان ہے۔ علم کی حالمیہ حیرت اگز ترقی بالخصوص سائنس کے میدان میں علم کی ترقی کے پیش نظر اسکوں کے نصاب میں سائنس کے مواد تعلیم کا محیا ملند کیا جا رہا ہے۔ اس لیے یہ ضروری ہو گیا ہے کہ ہوا ساتھ اسکوں میں کام کر رہے ہیں ان کے لیے ایسے پروگرام شروع کیے جائیں جن کی مدد سے وہ ان چیزوں سے روشناس سہوں گیں جو انھیں نئے نصاب کی رو سے پڑھانا ہوں گی۔ یہ سب تھیک ہے لیکن سب سے زیادہ تباہ خیز چیز یہ سائنس کے مطالعے سے حاصل ہونی چاہیے اس پر اتفاق توجہ

نہیں دی جا رہی ہے جتنی کم خردہی ہے۔ جیسا کہ پہلے کہا جا پکتا ہے۔  
 جدید دور میں تمام ترقی کی بنیاد سائنسی نقطہ نظر ہے۔ سائنسی نقطہ  
 نظر پیدا کرنے کے لیے سائنس ہی کے معلین میں نہیں بلکہ دوسرے  
 مفاسیں پڑھانے والے تمام اساتذوں میں سائنسی رجحان کا رفرما  
 ہونا چاہیے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ خود محقق طریقے پر چیزوں  
 کا مشاہدہ کر کے نتیجے اخذ کریں۔ انھیں کسی بداعیت یا طاقت کے  
 دباؤ میں آکر خواہ مہ سنتی ہی مقدس سیکوں خروبلیغرا پہنچ کر کی  
 ہی نظر پر کوستیم نہیں کرنا چاہیے۔ ہمارے سماج میں تو ہم پرستی  
 اور تاریک اور لیشی اتنی تریاہ ہے کہ وقت طریقوں سے ترقی  
 کی راہ میں، کادٹ پیدا کرتی ہے۔ اسکول کی نفاذ پر بھی یہ چیزیں  
 چھائی رہتی ہیں۔ یہاں تک کہ کبھی نادانستہ اور سمجھی دانستہ طریقہ  
 پر اسکول پر عگراووں کے ذریعے انھیں اور توقیت پہنچائی جاتی  
 ہے۔ اس لیے محض سائنسی مسلمات فراہم کرنا کافی نہیں۔ خردہ  
 اس بات کی ہے کہ طلبی میں مشاہدے، تجربے اور تجزیے کی  
 اور نتائج اخذ کرنے اور انھیں برتنے کی صلاحیت پیدا کی جائے۔  
 اسے ایک لفظ میں یوں کہہ سمجھیے کہ سائنسی نقطہ نظر پیدا کیا جائے۔  
 تب کہیں جا کر تعلیم موجودہ توہمات اور تھبات کو درکرنے میں  
 کامیاب ہو سکے گی۔

جانب سبک اسکول کے نصاب اور انڈر گریجویٹ تعلیمی نصاب  
 میں سماجی علوم شامل کرنے کا سوال ہے تو جس طرح سائنس کے  
 سلسلے میں اسی طرح اس سالے میں بھی کہا جاسکتا ہے کہ معنون

کو اس طرح پڑھایا جائے کہ طلباء میں سماج کے مختلف اداروں اور طبقات کار کے بارے میں صحیح روایہ اپنानے اور ان کو فتحیک طور سے بخشنے کی صلاحیت پیدا کی جاسکے۔ ہمارے جیسے لکھ میں جہاں زبان، ذاتیات، ذہب، علاتے اور کچھ کی بنیاد پر لوگ ایک دوسرے سے مختلف ہیں، اس مفہوم کے مطابق کی اہمیت بہت زیادہ ہے۔ اس بات میں شبہ ہے کہ کیا سماجی علوم کے مطابق سے ہمارے طلبہ میں کوئی ترقی میں وحدت کا نظریہ پیدا ہو بھی رہا ہے جیسی کہ تو قعہ ہے۔ قومی ترقی کے لیے لکھ میں موجود مختلف النوع معاشروں کو بخشنے کی صلاحیت پیدا کرنا اتنا ہی اہم ہے جتنا کہ سانچی نقطہ نظر اپنانا۔ یہاں پھر اس تاریخی اہمیت کا مرکز بن جاتا ہے۔

دورہ جانات اور تابیل ذکر میں، سیر اخیال ہے کہ تعلیمی ترقی میں ان کی کافی اہمیت ہے۔ اس میں ایک برجان کا تعلق طلباء کی ترقی کا جائزہ لینے سے ہے، جسے جائزہ ( EVALUATION ) کہا جاتا ہے اور دوسرا تو سیمی پروگراموں کے ذریعے ان اساتذہ کی کارکردگی کو بہتر بنانا ہے جو اسکوں میں کام کر رہے ہیں۔

جیسا کہ آپ جانتے ہیں جائزہ کا مطلب، طلبہ کی مجموعی ترقی کے مختلف پہلووں یعنی علمی استعداد، کردار، تحقیقت و غیرہ کا جائزہ لینا ہے۔ اس کا مقصد ایک خاص وقت میں بعض طلبہ کی علمی نشود نمائکر ریکارڈ کرنا اور اس کی تصدیق کرنا، ہی نہیں ہے بلکہ جائزے کا اہل مقصد، ترقی کے پورے عمل میں مدد کرنا ہے۔ پھر حکوم کرنے کے بعد ہی کہ عتاً اس کی مدد کا نہیں ہے، اس کی مرمت کرائی جاتی ہے۔

جانہ یا جانچ، تعلیمی طریقہ کارکار کا جزو لائیک ہے جو مذکورہ دس سال کے دوران جانشہ کا نظریہ اساتذہ، تعلیمی تنظیمین اور سرکاری اتحاداً سے متعلق حکام میں کافی مقبول ہوا ہے۔ اس تقدیم کے قابل سیناٹو، ہنفرنسوں اور جلوں کا انتظام کیا جا رہا ہے۔ ”جانشہ“ اب اساتذہ کی تعلیم سے متعلق تمام پر دگر اموں کا ایک ضروری حصہ ہو گیا ہے اس نظریہ کی روشنی میں اتحادات یعنے اے کہ اداروں نے اتحادات کی ملکیت میں تبدیلیاں بھی کر دی ہیں۔ اس کا انہصار اس لامحہ میں ہوتا ہے جو اسکوں میں اختیار کیا جا رہا ہے لیکن اس سب کے باوجود تعلیم کی بھروسی ترقی پر جائزے کے نئے تصور کا کوئی قابل ذکر اثر نہیں پڑا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس محاذ پر تعلیم کے دوسرے لوازماں سے اگہ ہو کر خود کیا گیا ہے۔ جائزے کو جب سبک لصاہ اور پڑھانے کے پورے محاذ کے ساتھ مشکل کر کے اس پر خود کیا جائے گا اس وقت سبک مضمونی ملکیت استعمال کرنے سے خاطر خواہ نتیجہ برآمد نہیں ہو گا۔

اب اس بات میں صداقت نہیں رہی ہے کہ جو ایک مرتبہ استاد ہو گیا وہ ہمیشہ کے لیے استاد ہے۔ استاد کو بھی دوسرے پیشے کے دگر کی طرح ان تمام ترتیبوں کے باہم میں جدید ترین معلومات ہنا چاہیے جو تعلیم کے میدان میں ہوتی رہتی ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ اس زمانہ کی یہ شخصی ضرورت پوری کرنے کے سب سے زیادہ اہل استادی کے درے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ان میں سے بہت سے کارکاروں کو تو سیئی پر دگر امام ترتیب دینے کا کام سونپا گیا ہے، تاکہ

اسانہ اپنے اپنے اسکولوں میں تعلیم کے معیار کو بہتر بنانی سکیں۔ اس  
سلسلے میں جو کام کیا گیا ہے اس کی بہت سی روپورٹیں موجود ہیں۔  
جو اسانہ ملازمت کرتے ہوئے اپنی علمی اور چشمی و روانی استعداد بڑھانا  
چاہتے ہیں ان کے پرہیزوں کو کیتے اور کیفیت درخواں اعتبار سے  
زیادہ پایہدار اور بہتر بنانے کی ضرورت ہے۔

---

## ۱۔ خواندگی کی رفتار

دو ہجہ میں اس امر کی اہمیت کو ہر طبق میں تسلیم کریا گی  
ہے کہ ہر ایک شخص کو تعلیم یافت ہوتا چاہیے۔ اس کے وجہ پر ہے، اسی  
اول، یہ جمہوریت کا زمانہ ہے لعد جمہوری سیاسی نظام کی کامیابی  
کا انعام اس بات پر ہے کہ عوام پر سے لمحے ہوں تاکہ جمہوری طرز  
حکومت میں کہہ وجہ کر سکے لے سکیں اور جمہوریت کے مقاصد کو  
حاصل کر سکیں۔ دوم، تعلیم کے ذریعے انفرادی اور اجتماعی نندگی  
کو متعدد کیا جاسکتا ہے۔ اور سوم، یہ کہ جدید صنعتی لعد نندگی پیدلواڑ کی  
ترقی میں تعلیم کی بنیادی چیز ہے۔ غرض، زمانہ حال میں تعلیم ایک  
ایسی ضرورت ہے جسے نظر اداز کر کے کوئی قوم ترقی نہیں کر سکتی چنانچہ  
دنیا کے تمام پس انہ اور ترقی پذیر ملکوں میں تمام شہریوں کو خوازہ  
بنانے کی طرف خاصی توجہ دی جائی ہے۔

ہندستان میں حصول آزادی کے بعد خواندگی کے میدان میں  
بعض اقدامات یکے گئے ہیں۔ مجوہ طور پر شرح خواندگی میں پرا بر اضافہ  
ہو رہا ہے مگر کہ ۱۹۴۷ء سے ۱۹۶۱ء تک خواندگی کی رفتار میں جو

ترقی ہوئی تھی، اس کے مقابلے میں ۱۹۴۱ء سے ۱۹۵۸ء کے دہمیان  
وتنفی کی ترقی کی رفتار سست ہو گئی مگر چند ایک تجربات خاصے  
کا سیاپ ثابت ہوتے ہیں، جن سے یہ امید بند ہتی ہے کہ مالی  
ادارے یورپ شواریوں کے باوجود ناخواندگی کی لمحت کو ختم کیا جاسکتا ہے  
۱۹۴۲ء میں آزادی کے وقت انداز ملک کی صرف چودہ  
نی صد آبادی خواندہ تھی۔ ۱۹۴۸ء کی مردم شماری کے مطابق خواندگی  
کے قی صد میں ۱۹۴۶ء کے مقابلے میں کوئی دفعی اضافہ ہوا۔ اگلے  
ہیں سال یعنی ۱۹۴۱ء میں ملک کی آبادی میں تقریباً ایک پچھائی  
لگ خواندہ ہو گئے اور ۱۹۵۸ء میں تیس نی صد لوگ پڑھتے تھے تھے۔  
ان اعداد و شمار سے ظاہر ہے کہ چارے ملک میں خواندگی کافی صد  
سفلی پڑھ رہا ہے اور اس ترقی میں مرد اور عورتیں دونوں حصے میں  
ہیں۔ سچر بھی اس سحالتے میں عورتیں، مردوں کے مقابلے میں بہت  
یقینی ہیں۔ اس کا سبب یہ ہے کہ ہندستان میں صدیل سے عورتیں  
تسلیمی اعتبار سے پس مانہ رہی ہیں۔ ۱۹۴۸ء کی مردم شماری میں  
مردوں ساڑھے انتالیس نی صد اور عورتیں ساڑھے اٹھائیں تی صد  
خواندگی کے ذریعے میں شامل کی گئی ہیں۔ مگر اس ترقی کا تاثر دیکھ  
یہ ہو یہ ہے کہ خواندگی کی شرح میں اضافے کے باوجود آن پڑھول  
کی اصل تعداد گھٹنے کے بجائے بڑھ رہی ہے۔ ۱۹۴۸ء میں ملک  
میں تقریباً تیس کروڑ آدمی ناخواندہ تھے مگر ۱۹۵۸ء میں ان کی تعداد  
انتالیس کروڑ ہو گئی۔ یعنی بیس سال کی مدت میں تقریباً تو کروڑ  
ان پڑھا درز بادہ ہو گئے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جتنی تیزی کے

ساقہ ہمارے گاہ کی آبادی بڑھ رہی ہے اتنی رفتار سے خواندگی میں اضافہ نہیں ہونا ہے۔ دوسرے خیر ترقی یافتہ لوگوں کی طرح خیر سوچی طور پر ڈھنچی ہمیں آبادی کا مسئلہ ہمارے گاہ کی ہر قسم کی ترقی کے راستے میں حائل ہے۔ امید ہے کہ خاندانی مشکوب بندی کی ہم میں کامیابی کے ساتھ ساقہ خواندگی کا مسئلہ بھی حل ہوتا جائے گا۔ تاہم خواندگی کی جدوجہد کو تیزتر اور موثر بنانے کی ضرورت ہے۔ اس سلسلے میں خاص طور پر دیپی آبادی اور عروقیں پر توجہ مرکز کرنی ہوگی جن پر خاندانہ آبادی کا بیش رو سہ مشتمل ہے۔ دوسرے، ان لوگوں پر زیادہ توجہ دینی ہوگی جن کی عمر پندرہ اور چوالیں سال کے درمیان ہے، اس سلسلے کے دو لوگ ہیں جو صحتی اور نندی پیداوار میں اضافہ کر لے گی صلاحیت رکھتے ہیں اور توہی زندگی کے ہر شے میں فعال حمیت سے حصہ لینے کے اہل ہیں۔ تعداد کے لحاظ سے دیکھیے، تو اس عمر کے ان پڑھوں کی تعداد بھی اس وقت ملک کو کوڑا ہے۔ اس سے خواندگی کے مطلوب پروگرام کی دست کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔ اتنی بڑی تعداد کو جلد از جلد خاندانہ بنانا ہے۔ یہ اتنا بڑا اور مشکل کام ہے کہ وہ توہیں بھی جو اقصادی لحاظ سے بہت ترقی یافتے ہیں، کامیابی سے نہیں کر سکتیں۔ پھر جہاں ہندستان بیسا ملک جس کو توہی زندگی کے ہر میدان میں قدم بڑھاتا ہے اپنے محدود وسائل کی بنا پر کیوں کہ ایک مختصر درت میں تمام لوگوں کو خاندانہ بنانے سکتا ہے۔

ہم نے خواندگی کی اہمیت کو ہمیشہ پنج سالہ پلان، ہی میں تسلیم

کریا تھا۔ خانچہ سماجی ترقی اور تو سیسی خدمات سے جو پر ڈگریم ترتیب دیے گئے، ان میں خواندگی کی بھی شامل تھی۔ لیکن زیادہ نعمت سماجی تعلیم پر دیگیا۔ تجربے سے معلوم ہوا کہ ناخاندہ بالنوں کو پڑھنے لختے کی تر خوب فرماتا اور پھر تعلیم میں ان کی دلپی کو تمام رکھنا خاص احتیاط کام ہے۔ اس مسئلے کو کسی حد تک ہوا راشٹریات میں کامیابی کے ساتھ حل کیا گیا ہے۔ دہلی ہجرام نیشنکشن ہم (دہلی تعلیمی ہم)، ایک عوای تحریک کی نیشنل میں چلانی گئی۔ اس حالتے میں گلاؤ میں ایک صوت نہ مقابله کی اپہر پیدا ہوئی۔ انہوں نے بیشتر لفظ ذائقی وسائل کو استعمال کر کے ایک درس سے پرستیت لے جانتے کہ، کوشش کی۔ مقصود ہے تھا کہ جلد از جلد پورے گلاؤ کو خواندہ بنادیا جائے۔ گلاؤ کے تمام سماجی کارکن اور تعلیم یافتہ زوجوں اس ہم میں رضا کارانہ طور پر شامل ہیں۔ ہر ایک گلاؤ میں ایک تعلیمی کیمپی یا قائم کی گئی ہے، جو مختلف قسم کے دیہی اداروں کے نمائندوں پر مرکب ہے۔ مثلاً اسکول کیمپی، کاشت کاروں کی یونین وغیرہ۔ اس کیمپی کی رہنمائی اور تحریکی میں خواندگی کے پر ڈگریم کو عملی جامہ پہنایا جاتا ہے۔ پڑھنا لکھنا سکھانے کے ساتھ ساتھ کھوچ بڑی کے ترقی یافتہ طریقے، اشتراکی محل احصت مند عادات بھی سکھائی جاتی ہیں۔ حکومت کی طرف سے اس ہم کی بہت انفرادی اس طرح کی گئی ہے کہ جب کسی گلاؤ کے تمام پاشندے خواندہ ہو گئے تو گاؤں کی پنجاہیت کو ہر آن پڑھ بانٹ کے خواندہ بنانے کے ملے میں پچاس سو سو اعلیٰ دیگیا۔ پنجے کے طور پر ۱۹۶۱ء سے شانہ میک تقریب

چیس ہزار سات روپاٹر سونی صد خوانہ ہو گئے اور گل بجک فاسی لاکھ آن پڑھ بالنوں کو تعلیم یافتہ بنایا گیا۔ یہ جاتی اشتراکی عمل کی ایک شاندار شال ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بہار اشٹر کو اس کامیابی پر بین الاقوامی انعام ملا ہے۔ اس شال کی تقلید بعض اور ریاستوں نے کی ہے۔ چنانچہ مفری بھکال ۱۹۶۹ء میں طلبہ نے وہی ملائے کو خوانہ بنانے کے لیے بڑے پیمانے پر ایک عوایم کا آغاز دیکھا جس میں ہزاروں طلباء نے شرکت کی۔

۱۹۶۴ء کے تعلیمی کمیشن نے بھی اس بات پر زور دیا ہے کہ خواندگی کے پروگرام کو ایک عوایم تحریک کی شکل دینا چاہیے جس میں تمام تعلیم یافتہ مرد اور عورتوں کو شرکت کرنے کی ترقیب دی جائے اور مقامی دسائل کو پورے طور پر استعمال کیا جائے۔ کمیشن کی انس سفارش کی جملک ہندستان کی قومی تعلیمی پالیسی میں بھی دکھائی دیتی ہے، جس کا اعلان حکومت ہند نے ۱۹۶۷ء میں کیا تھا۔ اس اعلان میں اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ خواندگی کے پروگرام میں پڑھنا لکھنا سمجھنے والے کی زندگی کی ضرورتوں کو مرکز بنانا چاہیے۔ وہ جو کچھ پڑھے لکھے اس کا مصروف اس کے پیش نظر ہو۔ وہ اگر حصتی ہاؤی کا کام کرتا ہے تو اپنی خواندگی کو زدی پیداوار کو بڑھانے کے کام میں لاسکے۔ اگر وہ تجارتی یا صنعتی کا وہار میں لگا ہوا ہے تو خواندگی کی بددفت اس کام کو فردوخ فی سکے۔ اس کام میں بالخصوص صنعتی اور دلی کو پہلی کرفتی چاہیے اور تمام استعدادیں اور طالب علموں کو بالنوں کی تعلیمی مہم میں یہ کمک کر

حصہ لینا چاہیے کہ یہ سماجی اور قومی خدمت کا کام ہے۔  
 دیسی علاقوں میں کسانوں کی فلاح و بہبود کے نیلے جنگ پڑگ  
 انجنیئن قائم کی جا رہی ہیں۔ ان میں ذکرات کا انتظام کیا جاتا ہے  
 تاکہ کسانوں کو فتنے کی آناتسام سے روشناس کیا جائے جن سے  
 پیداوار ٹھہرائی جا سکتی ہے۔ نو انڈگی کے پروگرام کو اس کام سے  
 مرپوٹ کیا جاتا ہے۔ چارٹ، اکاڈمیں اور دیگر تعلیمی سماں نیز تعلیمی  
 طریقے سبھی نہیں پیداوار کے عوامل کے ساتھ ہم آپنگ ہیں۔ نو انڈگی  
 کی تربیت کا یہ کام داداصل یونیورسٹری کے اس تحریکاتی منصوبہ کا حصہ  
 ہے جو دنیا کے مختلف ممالک میں ناخوازدگی شانے کی خاطر عمل میں  
 لایا جا رہا ہے۔ ہندستان کے ساتھ اصلاح میں یہ پردیکٹیو اسٹاٹ  
 میں چلایا جا رہا تھا۔ اس کے نتائج ایسا فراہمیں۔ موقع کی جاتی  
 ہے کہ یہ کام بہت بجلد اُن تمام نظر اصلاح میں پھیل جائے گا جہاں  
 زیادہ نصلیحگانے کے لیے عورتیسم کے بیجوں کا تجربہ کیا جا رہا ہے اور  
 جہاں کسانوں کی ٹریننگ کا ایک باضابطہ پروگرام چلایا جا رہا ہے۔  
 ان اصلاح میں نو انڈگی کی ہم سے ذرصن کسانوں کی معلومات میں  
 اضافہ ہو رہا ہے بلکہ وہ نئے نئے تجربے کرنے کی طرف بھی اگلے  
 ہو رہے ہیں۔

خاندانی منصوبہ بندی اور جماعتی صحت کی تعلیم کے ساتھ بھی  
 ناخوازدگی کے کام کو منسلک کرنے کی کوشش کی جا رہی ہے۔ خاندانی  
 منصوبہ بندی کا کام بہت پیچیدہ اور مشکل ہے۔ اس کے ساتھ بہت  
 سے جدیاتی، سماجی اور اقتصادی سائل والبستہ ہیں۔ اسی لیے اس

کام علی فہتا کم کام جانی مانسل ہو ہی ہے۔ انہیں ایڈٹ اینجینئرن  
ایسوسی ایشن کی معاونت سے مذارت صحت آبادی سے تعلق تعلیم کا  
یک ٹھوس پروگرام مرتب کر رہی ہے جو بانخوں کی خواندگی کی  
اسکیم کا حصہ ہوگی۔

یونیکوکی مدد سے حکومت ہند نے تعلیم بالغان کا ایک اور  
تجربہ شروع کیا ہے۔ اس کے لیے ایک ایسی اسکیم مرتب کی  
کی گئی ہے جس کی تحت منستی علاقوں میں تعلیم بالغان کے ہمراہ گیر مراکز  
کوئے جائیں گے۔ مقصد یہ ہے کہ مزدودی کے لیے صام تعلیم کا  
التراجم کیا جائے اور آنکھیں پڑھنے لختا سکھانے کے علاوہ، پیشہ دراز  
تعلیم اور شہریت کی تعلیم دی جائے۔ نیزان کی زندگی کے تہذیب اور  
جالیاتی پہلو کو بھی اچاکر کیا جائے۔ اس تسم کا پہلا تطبی مركز ۱۹۹۶ء  
میں بھی یہ قائم کیا گیا ہے بھی شہر کی سماجی تعلیم کی کیٹی چلاتی ہے  
ستمبر ۱۹۶۱ء میں اس تجربہ کا جائزہ لئنے اور دوسرے ایشانی مالک  
میں اس سے زیادہ فائدہ اٹھانے کی فرضی سے بھی میں ایک ایشانی  
علاقوں سینئار منعقد کیا گیا۔ سینئار میں طے پایا کریہ تجربہ دوسرے  
مالک کے لیے بھی ضید ثابت ہو گا اس لیے کہ نہ صرف اس  
تسم کی مردم طبقہ سے بانخوں کی عام تعلیمی سطح بلند ہوتی ہے بلکہ  
آن کی انفرادی صلاحیت اور کارکردگی بھی فروغ پاتی ہے۔

اسی طرح بعض سرکاری اور خیر سرکاری اداروں نے بالول  
کے اسکول بھی کھوئے ہیں۔ باقاعدہ تکش اور لازم پیشہ لوگ  
پہنی فرست کے اوقات میں ان اسکوؤں سے فائدہ اٹھاتے

ہیں اور اپنی تعلیمی استعداد بڑھا کر مختلف امتحان پاس کرنے میں مشتمل اور ریکنڈرنی امتحانات۔ بڑے شہروں میں اس حس کے پروگرام بہت کامیاب ثابت ہوتے ہیں اور بہت سے بالفکل نے اپنے لیے ترقی کے امکانات کو درج کیا ہے۔

جہاں تک عدوں کا تعلق ہے، ان کی خوازندگی کے لیے ایک خاص ایکم چالی گئی ہے۔ ٹھانوں کی باتی عوامیں جو کسی وجہ سے اپنے بچپن میں تعلیم سے فردم رہیں، ان کی تعلیم کے لیے یہ ہولت فراہم کی گئی ہے کہ دفتر نصاب تعلیم کو مکمل کر کے پڑھنے لختے کی آنی استعداد ماحصل کر لیں کہ ہاؤ کی سطح پر کیے جانے والے ترقیاتی کاموں کے لیے ڈینکس لے سکیں۔ اس طریقہ کے بعد انہیں لازمت بھی مل جاتی ہے۔ اس طرح ایک طرف تو ان کی روزی کا مسئلہ حل ہو جاتا ہے اور دوسرے دیبات میں ترقیاتی اور تو سیسی کام کرنے کے لیے تربیت یافتہ کارکن بھی ہجیا ہو جاتے ہیں۔ اس ایکم کے تحت امتحان سال سے تیس سال عرصہ کی عوامیں جنہوں نے پہلے کچھ تحدی بہت تعلیم حاصل کر لی ہے، دونال کے اندر مل اندہائی اسکول امتحان پاس کر لیتی ہیں۔ یہ ایکم ۱۹۵۶ء میں شروع ہوئی تھی۔ ۱۹۷۸ء تک باہمیں ہزار عدوں نے اس سے فائدہ اٹھایا۔ ان میں سے بیشتر دیہی علاستے میں گرام سیویکا، استانی، نرس اور خاندانی منصوبہ بندی کے کارکن کی چیزیں سے خدمت انجام دے رہی ہیں۔

تعلیم بالفکل کا ایک اور پہلو ہے جس کا تعلق تعلیم کا مسئلہ باری رکھنے سے ہے۔ حال میں تعلیم کے اعلیٰ ترین ادارے یونیورسٹیوں

نے ادھر توجہ دی ہے۔ یونیورسٹی گرائٹس کمیشن نے اس بات پر آہادگی نظاہر کی ہے کہ مختلف یونیورسٹیوں میں تعلیم بالفان اور اسلسل تعلیم کے شےے قائم کرنے میں امداد بہم پہنچائے۔ چنانچہ کئی ایک یونیورسٹیوں نے اس قسم کے شےے قائم کرنے کی تجوید مرتب کی ہیں۔ یونیورسٹی گرائٹس کمیشن مختلف کے پردگاروں میں امداد بے گی۔ مثال کے طور پر پیشہ درانہ تعلیم، دبیی ترقی سے متعلق کارکنوں کی ٹریننگ، تہذیبی مشاغل، تعلیم بالفان کے کارکنوں کی ٹریننگ اور اس سے متعلق ریسرچ جس میں بالغول کی خواہدگی کے لیے تعیینی مواد ذرائعِ رسال درست اور سماجی تعلیم جیسے پروجیکٹ اداوے کے سبق قرار دیے جائے ہیں۔ اس کے علاوہ بعض یونیورسٹیوں نے اپنے طور پر بالغول کی خواہدگی اور تعلیم سے متعلق مختلف قسم کے پروجیکٹ شروع کیے ہیں، جو قومی سماجی خدمات کی اسکیم کے تحت چلائے جائیں گے۔

## ۱۸۔ بڑھتی ہوئی آبادی اور ناخواندگی

نظاہریہ ایک پہلی معلوم ہوتی ہے کہ دنیا کے تمام بھرپور ہوٹ ملکوں میں آن پڑھوں کو خواندہ بنانے کی ہم چلانی جائی گی اس کی بدولت پڑھے لمحے لوگوں کا فی صد بڑھتا ہے، مگر آن پڑھوں کی تعداد میں اضافہ ہدمہ ہے۔ شمال کے طور پر اپنے لکھ ہندستان کو بیجیے۔ ۱۹۴۷ء کی مردم شماری کے مطابق دس سیں میں کوئی چھ میں نی صد پڑھے لمحے لوگ تھے، ۱۹۵۱ء میں یعنی دس سال بعد پڑھے لکھوں کی تعداد بڑھ کر تقریباً ایکس نی صد ہو گئی، لیکن آن پڑھوں کی تعداد مگھنے کے بجائے بڑھ گئی۔ ۱۹۶۱ء میں ہندستان پر تینتیس کرڑ آن پڑھ تھے، اس کے مقابلے میں ۱۹۴۷ء میں آن پڑھوں کی تعداد اڑتیس کرڑ ہو گئی، یعنی پھرے دس سال میں پارچ کرڑ آن پڑھ اور زیادہ ہو گئے، جیب گورنمنٹ سانگت ہے۔ مگریکوئی سماں نہیں، سیدھی سی بات ہے، ہماری

آبادی اور خانوادگی کے پر دلگرام کے بچے آسمکھ چوپلی کا مکمل ہے اسے، آبادی بہت تیزی سے بڑھ رہی ہے، لوگوں کو پڑھنا سکتا ہے کی ہماری تمام کوششیں آبادی کی لگاتار بڑھتی ہوئی رفتار کا سامنہ نہیں دے سکتی۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ خوازندگی کی ہم کے باوجود ان پڑھوں کی تعداد میں برابر اضافہ ہو رہا ہے۔ ایسا لگتا ہے کہ یہم اپنے دیہیں کو خوازندگی سے کبھی جیکھ کارا نہ بنائیں گے اور تمام لوگوں کو کبھی بھی تعلیم یافتہ نہ بنائیں گے۔ آج کی دنیا میں تعلیم ترقی کی ثانی کبھی جاتی ہے۔ اس لحاظ سے دیکھیے تو ہماری حالت بہت انسوس ناک معلوم ہوتی ہے۔

مگر یہ سوال اٹھایا جاسکتی ہے کہ آخر تعلیم کا کسی طکر کی ترقی سے کیا تعلق ہے۔ کیا ناخواندہ آبادی اپنی محنت و مشقت سے طکر کو دولت مند نہیں بنائی سکتی؟ بعض لوگ تعلیم کو ایک آرائیشی چیز سمجھتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ قومی دولت بڑھانے کے لیے طکر کے تمام لوگوں کا تعلیم یافتہ ہونا ضروری نہیں۔ یہ بچے ہے کہ جب پیداواری طور و طریق سیدھے سادے تھے تو کام کرنے والے کے لیے چند ایں ضروری نہیں تھا کہ وہ پڑھے لکھے ہوں۔ چاہے کیجیئی باڑی کا کام ہو یا گھر بلو دستکاری، اس میں شرکت کر کے سمجھنے والا کام کرنے کے ہرگز معلوم کر لیتا تھا اور مشقت کے ذریعے اسے ہمارت حاصل ہو جاتی تھی۔ مگر آج کے مشین دور میں یہ ممکن نہیں۔ اب ہر ایک پیداواری عمل اتنا بیچیدہ ہو گیا ہے کہ اُسے خوازندگی کے بغیر کچھ جا نہیں جا سکتا۔ اس کے علاوہ

سماج کو صحیح سوزن میں بھروسی اور موثر ترین شکل دینے کے لیے ضروری ہے کہ جتنا اپنے حقوق و فرائض سے باخبر و اور اور صرف اسی وقت ہو سکتا ہے جب سب کو تعلیم حاصل کرنے کا موقع ہے۔ موجودہ زمانے میں کوئی بھی تکمیل اسی وقت بھکر ترقی نہیں کر سکتا جب تک کہ اپنے تمام شہروں کی تعلیم کا انتظام نہ کرے۔ صرف اسی حالت میں ہر ایک شخص اپنی پیدائشی قابلیتوں کو زیادہ سے زیادہ اچھا رکھتا ہے۔ اس لیے تمام لوگوں کا تعلیم یا نافذ ہونا ضروری ہے۔ اس سے ایک طرف فرد کی ذاتی زندگی اور تہذیبی دنوں انتصار سے ملا مال ہوگی اور دوسری طرف تک بھی ترقی کرے گا۔

آپ نے ادھیکھیں کہ ملک کے تمام لوگوں کو تعلیم یا نافذ بنانے میں کیا کامیابی ہیں۔ اس میں شک نہیں کہ آج ہمارے پاس ایسے سادھن نہیں کہ اتنا بڑا کام پورا کر سکیں۔ بخوبیم نے اسے اپنا ایک قوی مقصد قرار دیا ہے۔ ہمارے ملک کے دستور اساسی کی دفعہ ۵۹ میں ہدایت کی گئی ہے کہ ریاست کا فرض ہے کہ قوم کے تمام بچوں کی مفت اور لازمی تعلیم کا انتظام چونہ سال کی عمر تک کرے۔ اس دفعہ کے مطابق شک نہیں کہ یہ مقصد حاصل ہو جانا چاہیے تھا بخوبی کو شرک کے باوجودی اب تک ملک نہ ہو سکا۔ اسی وقت خالت یہ ہے کہ ہمارے دلیس میں بچے سے چودہ سال تک کی حکمرانی کے مبنی پڑھنے پڑتے ہیں، ان کی تکمیل آدمی تعداد کے لیے ہی تعلیم کا انتظام کیا جا سکتا ہے اس کے معنی یہ ہیں کہ تعریف بچہ کو دوڑنے پڑتے ایسے ہی جنہیں آج تعلیم کی ہولتیں میسر نہیں ہیں۔ ہماری آزادی میں اتنی تیز رفتاری سے

اضافہ ہے اسے کہ جب تک ان تعلیم سے خود کچھ کعذ بخول کے لیے تعلیمی ہوتی ہیا کر سکیں گے، اس وقت تک یہ تعداد اور زیادہ ہو جائے گی۔ غرض اس سلسلہ حاصل بہت سخت معلوم ہوتا ہے۔

دصرت تعلیمی بکار مالی لحاظ سے بھی خرسوں رفتار سے بڑھتی ہے آبادی ہندستان کی قومی ترقی پر بہت برا اثر ڈال رہی ہے۔ یہ سچ ہے کہ ملک کی آزادی کے بعد شرح پیدا یش میں کوئی بڑی تبدیلی واقع نہیں ہوئی ہے۔ لیکن مت کی شرح بہتر خدا اور جتنی ہو تو قتل کی پہلات خاصی کم ہو گئی ہے۔ اس کا تجھ یہ ہوا ہے کہ اس مت کے مداران آبادی بہت تیزی سے بڑھی ہے۔ ادھر چند سال سے خاندانی منصوبہ بندی کی ہم چلانی جا رہی ہے جس کا مقصد یہ ہے کہ جتنا میں یہ شکوہ پیدا کیا جائے کہ چھوٹا خاندان خوش حالی کا نشان ہے۔ میان بیوی کو ترغیب دی جا رہی ہے کہ بوقتیں سے زیادہ بچے پیدا کریں۔ دراصل خاندانی منصوبہ بندی کا کام ایک تعلیمی کام ہے۔ اگر لوگوں کو یہ احساس ہو جائے کہ کم اولاد ہونا ان کے لیے ذاتی طور پر بھی فائدہ مند ہے اور پورے ملک کے لیے بھی، تو سمجھے کہ آدمی لڑائی جیت لی۔ پوری کامیابی حاصل کرنے کے لیے بھر صرف اتنی بات نہ جائے گی کہ ضبط تولید کے جو آزمودہ طریقے تجویز کیے جائیں، انہیں برنا جائے۔

یوں تو ہمارے دیس میں کافی عرصے سے خاندانی منصوبہ بندی کا چرچا ہے۔ جہاں جائیے اس کے ہارے میں طرح طرح کے اشتہار نظر آتے ہیں جو لوگوں کی توجہ اپنی طرف کھینچتے ہیں۔ جگہ جگہ خاندانی

خصوصیہ بندی کے مکر ز قائم کیجئے ہیں جہاں واقعہ کار جلہ تکنیکی صلاح دشمنوں کی دستا ہے اور عملی کارروائی بھی کرتا ہے۔ مگر اب تک ان تمام کوششوں کا نتیجہ خاطر خواہ نہیں ہوا۔ اس دلیس میں مالی لفاظ سے جو سب سے پچلا طبقہ ہے اور جس میں لکھ کی آبادی کا بہت بڑا حصہ شامل ہے، خاندانی خصوصیہ بندی سے بہت کم تاثر ہوا ہے۔ یہ طبقہ ۶ جس میں بیشتر لوگ آن پڑھ اور طرح طرح کے قہات میں گزنتار ہیں۔ اس وجہ سے وہ پھر خاندان رکھنے کی کوئی عملی تدبیر کرنے سے بچکتا ہے۔ شال کے طور پر بہترین کایہ حقیقت ہے کہ اولاد خدا یا پر ما تما کی دین ہے۔ اس لیے اگر اس کے خلاف کوئی قدم اٹھایا تو ضروری سمجھتے نہیں ہوگی۔ آخر انسٹر کی مرضی میں کے دل دینے کی مجال ہے۔ کچھ لوگ ایسے بھی ہیں جو دو تین پتوں کو اس لیے کافی نہیں سمجھتے کہ اگر یہ پچھے اور خاص طور پر اڑکے ان کے مرنے سے پہلے ہی چل بے تو ان کا کریا کرم کون کرے گا۔ اور اس صورت میں ان کی آتا کو شانتی کیسے نصیب ہوگی! اس کے برعکس اگر اولاد زیادہ ہو تو اس نسل کے حادثے کا امکان کم ہے۔ جو بہت فریب ہیں، مخت مزدوری کر کے اپنے خاندان کا گزارا کرتے ہیں، ان کا خیال ہے کہ جتنی زیادہ اولاد ہوگی، اسی تدریج انہیں اپنے کنبے کی پرداش میں مدد ملے گی، اس لیے کہ مزدوروں کے آٹھو سال کے پچھے بھی مخت دشقت سے بچنے کی بھروسہ کیا جائے ہیں۔ یہ بات کیست مزدور اور کار خانے کے مزدور دونوں کے نزدیک سمجھ ہے۔ اس طرح جو لوگ خود کا شت کار ہیں، ان کی اپنی زین ہے وہ بھی زیادہ اولاد کے

حق میں ہیں، مگر کوئی بادی کے پرانے طریقے ایسے ہیں جن میں بیک وقت بہت سے آدمیوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ اور اپنی اولاد اسی کے بل بوتے پر کمیتی کا ڈھرا شیک طرح چل سکتا ہے۔ مگر انہیں بعین لوگ اس خیال کے بھی ہیں کہ بڑا کہناہ طاقت اور عزت کی نشانی ہے۔ اس صورت میں کوئی شخص اپنیں دبا نہیں سکتا اور سارے لوگوں پر اُن کا رعب پڑتا ہے۔ فرم، اس قسم کے مقیدے اور خیالات خاندانِ خصوصیہ بندی کی راہ میں رکاوٹ ڈالتے ہیں۔

اس سے یہ اگر ملک کی بڑھتی ہوئی آبادی پر سکندرول کرنے اے کروہ مناسب حدود کے اندر رہے، تو دو ضروری باتیں ساتھ ساتھ کرنی پڑیں گی۔ ایک تو یہ کہ جنتا میں اولاد کی کثرت سے سسلن ہو تو ہم پرستی اور علطاں نہیں جریکھڑے ہوئے ہے اُسے ختم کرنے کے لیے بڑے پیانے پر سلسل تعلیمی ہم چلانی ہوگی۔ اس محاذے میں ریڈیو اور چلتے پھرتے سینا ایک اہم روپ ادا کر سکتے ہیں کہاں، ڈراما اور تصویر کا بھی ہہلا کیا جا سکتے ہے۔ دوسرا، آبادی کے نادار اور کمزور طبقے کی ادی زندگی کو بہتر بنانا ہوگا۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ خاص کر اس طبقے کے لیے منافع بخش کام مستقل طور پر مہیا کیا جائے، اتنا کہ یہ سوچنے کی وجہ باقی نہ رہے کہ خاندان کا ہیئت بھرنے کے لیے اولاد کی کثرت ضروری ہے۔ اسی کے ساتھ ساتھ یہ بھی گزنا چاہیتے کہ ان بچوں کو کمیت اور کارخانے میں منت ضروری کرنے کی قانونی مانعت کر دی جائے جو عمر کے اعتبار سے لازمی تعلیم کے دائرے میں آتے ہو۔ اور ان کی تعلیم کے لیے ہوتیں ہیں کی جائیں

کہ مدرس ان کے لیے کوشاں کی جگہ بنت جائے۔ تلاش مدد سے میں ان بچوں کو یہ نیفارم، دو پرہ کا کھانا، کتابیں اور دیگر تعلیمی سامان مفت دیا جائے۔ یہ بات قابلِ اطمینان ہے کہ حکومت نے اس سمت میں قدم آٹھایا ہے۔ پنکھے طبقے کو موجودہ پلان میں روذگار ہیسا کرنے کی کوشش کی جا رہی ہے لیکن مسئلے کی سنگینی کو دیکھتے ہوئے یہ کوشش بہت ناکافی ہے۔ اس طرف زیادہ توجہ دینے کی ضرورت ہے۔ بعض علاوہ میں حاجت مند بچوں کو درسے کے اندرونہ ہبہ لئی دی جانے لگی ہیں، جن کا ذکر پہلے کیا جا چکا ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ اس روگرام کو تمام ملک میں پھیلا یا جائے۔ اس سلسلے میں ایک چیز قابلِ ذکر ہے ہے، بچوں اور نوجوانوں کی تعلیم میں آبادی کے سائل کو شامل کرنے کی تجویز ہے Education and Population کا نام دیا گیا ہے۔ مقصد یہ ہے کہ مدرسے کے مختلف مضامین کے ذریعے انہیں ان سائل سے سلکاہ کیا جائے جو آبادی کے اضافے سے پیدا ہوتے ہیں تاکہ آئندہ نسل ملک کی آبادی کو کنٹرول کرنے میں مدد سے سکے۔ اور ملک کو ترقی اور خوش حالی کی راہ پر گامزن کر سکے۔

---

حَصَّةُ ثَالِثٍ

# چند تعلیمی مسائل

## ۱۹۔ جذباتی ہم آشنگی

یکوں لا رجی کچ تھاری دکان پر بچل نہیں آئے گا؟ یا کہ نہ پڑھا۔ لا رجی نے بہت فلسفیاً انداز میں جواب دیا۔ ”بھٹی اصل معاملہ یہ ہے کہ پاکستان میں تو مسلمانوں کی حکومت ہے، ہی ہندستان میں بھی مسلمان ہی کی حکومت ہے۔“

یہ جواب بظاہر ایک سنتا حلوم ہوتا ہے لیکن ذرا غور شیجے تو اس کے اندر منافرت کا دیر پھپا ہوا لے گا۔ ہوا یہ کہ ایک دن دہلی کی بزری منڈی میں یکاکیب ہندو مسلم فارم ہو گیا۔ حکومت نے تحقیقات کی تو محلوم ہوا کہ اس کا سبب چند بڑے شرمنار بھی دکان دار تھے، چنانچہ ان پر بطور مسراجرماتہ کیا گی۔ انھوں نے احتجاجاً دیکھ دیکھنے کی منڈی میں ہڑتاں جاری رکھی۔ لا رجی کی دکان پر بچل نہ ہونے کی اصل وجہ یہ تھی۔

لا رجی بذات خود بہت سیدھے سادے آدمی ہیں، مغربی پنجاب میں ملک کی تقسیم سے پہلے بھی یہی کاروبار کرتے تھے، بظاہر انھیں سیاست کاری سے کوئی تعلق نہیں۔ یہ بات قرآن، قیاس نہیں معلوم

ہوتی کہ نذکر کردہ بالا حواب خود لالجی کے نہ من کی پیداوار ہے، یا یہ ان کا ذاتی خیال ہے، یہ جملہ تو کسی سیاسی شعبدہ ماز کا مظلوم ہوتا ہے اور اس کی تہہ میں بہت بکھر ہے۔

یوں تو فرقہ دارانہ منافرت ہمارے دلکش کے لیے کتنی نئی چیز نہیں ہے اس ہمارے دلکش اسی پر کیا مخصوص ہے وہاں دسرے دلکشوں میں بھی کسی کسی شکل میں موجود ہے، لیکن تسلیم ہند کے بعد اس کی نوجیت یہ تبدیلی ضرور ہو گئی ہے، ہمارے لیے یہ بہت اہم ہے کہ ہم اس کی حقیقت سے واقع ہوں اور اس کے بعد اس کا ستد باب کرنے کی جدوجہد کریں، در نہ یہ چیز جتنا راجح قائم کرنے کے راستے میں بڑی رکاوٹ پیدا کرے گی۔

اس مسئلے کو سمجھنے، سمجھانے اور حل کرنے کی مختلف کوششیں پہلے نامنے میں کی گئی ہیں اور آج بھی کی جا رہی ہیں، اس سیدان میں ہمارے تو می کارکن، ذہبی بستن، سماجی اور علمی کام کرنے والے ماہرین، نفیات غرض ہر تسلیم کے دُگ نظر آتے ہیں، اس غقر مضمون میں پہلے نگر عمل کے ان مختلف مانیتوں کا جائزہ لیا جائے گا کہ یہ کہاں تک اصل مسئلے کی تہہ تک پہنچتے ہیں اور پھر اس کے حقیقی اسباب کا ذکر کیا جائے گا اور آخر میں راہِ عمل کی نشان ہی کی جائے گی۔

آئیے، سب سے پہلے اس مسئلے سے متعلق ان توجیہات کا جائزہ لیں جو علم نفیات کی نہشی میں بھیش کی جاتی ہیں، اس محاصلے میں خاص طور پر فرمائٹ کے پیرودوں کا، بہت دخل ہے، ان کے خیال

کے مطابق فرقہ دارانہ منافرت، دراصل فرد کے احساس جنم کا مظہر ہے یعنی ہم دوسروں سے اس لیے نفرت کرتے ہیں کہ داتی ہم خود اپنے کو مجرم سمجھتے ہیں، لیکن ہم اس کی ذمے داری سے بچتے اور اپنے دل کو پہنچانے کے لیے اپنا مجرم دوسروں سے مشروب کر دیتے ہیں، نفیات کی اصطلاح میں اس عمل کو *projection* کہتے ہیں، مگر ہم اپنی خطا دوسروں کے سرخیز شوری طور پر منتظر ہو دیتے ہیں اور اپنی ذات کو مطمئن کر لیتے ہیں کہ ہم خود بے گناہ ہیں۔

فرقہ کے بعض نام نیوائل نے اس نظریے میں ایک اور گروہ لکھا ہے، ان کا کہنا ہے کہ انسان اپنے خاندان کی طرف نفرت کا بندپولے کر پیدا ہوتا ہے جس کی تہہ میں مٹی رقبات کا رفرماہوئی اور چونکہ انسان سماجی قیود کی وجہ سے اس منافرت کا انہصار اپنے خاندان کے لوگوں کے خلاف تو کرہیں سکتا اس لیے یہ جذب خیر شوری طور پر غیردوں کی طرف منتقل ہو جاتا ہے، یعنی اس نظریے کے مطابق ہم دوسروں کے ساتھ منافرت کرنے پر مجبور ہیں اور اس لیے اگر ہمارے ان اس منافرت نے فرقہ دارانہ شکل اختیار کر لی ہے تو یہ کوئی خیر نظری یا ہے جا بات نہیں ہے یہ کوئی منافرت کے اس پیدائشی بندپولے کو آتر کسی نہ کسی روپ میں قو نظاہر ہونا ہی تھا! اس عمل کے لیے ان ماہرین نے ہذا اصطلاح گردھی ہے اُسے *place mount* کہتے ہیں۔ اگر ہم منافرت کی اس توجیہ کو مان لیں قہصہ جو کہہ ہمارے دلیں میں بزارے کے بعد ہوا جس کی انسانیت سوز و اتعابات کی یاد آج بھی ہمارے رونگٹے گڑے کر دیتی ہے، اس یہاں

پہچہ کر ملیں ہو جانا چاہیے کہ یہ امر فطری تھا، اور پھر ظالم اور مظلوم میں تیز کرنے کی کوئی ضرورت نہیں وہی، ظالم کے خلاف نفرت اور غصتے کا جذبہ پیدا ہونے اور مظلوم کے ساتھ چند بڑی ظاہر کرنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اور اس صورت میں ظلم و تشدد کے خلاف جدوجہد کرنے کی کوئی وجہ ہی نہیں معلوم ہوتی۔

صرف یہ نفیاً تیز نظر یہ سائیکل نقطع نظر سے مل ہیں اور انسانی نظر کو غلط انداز میں پیش کرتے ہیں بلکہ ان کی بودلت ہم رجت پسندی کے دور میں جاگرتے ہیں، کیونکہ وہ بے عملی کی تلقین کرتے ہیں اور موجودہ صورت حال کو قائم رکھنے میں مدد یقین ہیں۔ وہ ظالم کی پشت پناہی کرتے ہیں اور مظلوم کا گلا دباتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ نظر یہ اس وجہ سے کسی ایسے شخص کے نزدیک قابلِ تبول نہیں رکھتے جس کو انسانیت کے روشن مستقبل میں بھروسہ سا ہے اور جو یہ ضروری نہیں سمجھتا کہ انسان بھی جنگل کے قانون یعنی "جس کی لاثی اس کی بیٹیں" کے اصول کے مطابق زندگی گزارنے پر بخوبی ہے۔

آئیے اب نداءِ ان لوگوں کے نقطہ نظر کو سمجھنے کی کوشش کریں جو اپنے کو ہر ایمانات کا طالب علم یا سماج سدھارک سمجھتے ہیں۔ اس طبقے میں ہم مختلف نسلم کے لوگوں سے بھیت ہوتی ہے اس میں یہاں کیلیڈ بھی نظر کرتے ہیں اور سماجی مصلح بھی۔ خدا بھی رہنمای بھی دکھائی دیتے ہیں اور تہذیبی کارکن بھی شلّا معلیمیں، ادیب، فلسفی دخیرو۔ یہ حضرات بھی عام طور پر فرقہ دارانہ منافرتوں کی پوری ذستے داری تو ہی لور خدا بھی تسبیبات پر ہی ڈالتے ہیں۔ ان کے خیال کے مطابق مختلف

ناہب اند اتوام کے پیرد ایک دمرے سے اس سے یہ نفرت کرے ہیں کہ وہ اپنے اپنے نہب اند قوم کو سب سے اعلیٰ سمجھتے ہیں۔ مثال کے طور پر مسلمان کا ایمان ہے کہ صرف اس کا نہب ہی ایک مکمل دین ہے اند وہ سکر نہب فقط نہاد جاہیت کی یا دگار ہیں۔ یا ہندو کا عقیدہ ہے کہ اس کا نہب قدیم ترین دھرم ہے اند اس کے تین یا سنسکرتی سے دنیا کا اور کوئی تمدنی ملحوظ نہیں لے سکتا۔ یہ نہبی تسب نفرت کا نسبج بوتا ہے جس کی آبیاری خود فرض نہبی یسٹر کرتے ہیں اند وہ بڑھ کر اتنی ہمیب جھاٹی میں جاتی ہے کہ وہ نندگی کے نوزاد پوروں کو روشنی اور مکمل ہوا سے خودم کر کے برلے کر رہی ہے۔

اس نظریے کی تہہ میں یہ مفردہ پوشیدہ ہے کہ ہندستانی لوگ غیر معمولی طور پر نہبی بخط و جزون کے شکار ہیں۔ جگریا نہب کا نشہ ان کی گھٹی میں پڑا ہوا ہے۔ اند ان کی جگریں نداشتی نہب میں مغمبوٹی کے ساتھ ہوتی ہیں، اس سے بڑے سے بڑا طفان بھی ان کے نہبی خالید میں تزلزل پیدا نہیں کر سکتا۔

اس سلسلے میں شاید یہ بے محل ہے ہو گا کہ یہاں رسائلِ ڈاہم نیو یارک کے اس خاص مضمون کا حوالہ دیا جائے جو اس میں ہندستان کی آزادی کے بعد ہونے والے فسادات کے متلوں شاید ہوا تھا۔ اس پرچے کے گور پر کالم دیوی کی ایک نہایت ڈراؤنی تصویر تھی جس میں یہ دکھایا گیا تھا کہ وہ کس تحد سفاک اند وحشی ہے کہ جس کے تعدد ہاتھوں اور پریدوں میں اس نی جسم کے قتلوف ہتھے آؤں یا

میں اور آندھ مصنون کے ساتھ میں ایک تصویر میں حضرت محمد اور آن کے ساتھیوں کو ہاتھ میں نگلی تلواریں لیے ہوئے دکھایا گیا تھا کہ وہ کسی غارت گری کی بھم پر جا رہے ہیں۔ اس مصنون میں ان تفہیات کی مدد سے یہ پیش کرنے کی کوشش کی گئی تھی کہ ہندو دست اور مذہب اسلام کی بنیاد کشت دخون کی روایات پر قائم ہے، لہذا یہ فسادات جن میں انہاں گاہوں کی طرح کامنے گے اور انہ نے ایسی دھرمیانہ لذتیت کا ثبوت دیا کہ جس کی مشاہد تائیغ میں مشکل ہی سے ملنے گی، ہندو دین اور مسلمانوں کی نظرت کے میں مطابق ہے۔

”قائم“ کے مصنون بھگار کا یہ خیال اس خیال کی کچھ بگڑی ہوئی اور ذرا مشدید سی شکل ہے جس کے حامی بہت سے ہمارے قومی رہنماء اور منکرین بھی ہیں جس کا اور ذکر کیا جا چکا ہے۔ آئیے اب ذرا اس پر بھی نظر کریں کہ ہمارے ان رہنماؤں اور منکرین کے نزدیک اس سے کا حل کیا ہے۔

بعض حضرات یہ سخنہ دیتے ہیں کہ مذہبی احتلافات کو ختم کرنے کی صورت یہ ہے کہ ایلیتوں کے مذاہب کو اکثریت کا مذہب اپنے اندر اس طرح جذب کر لے کہ ان کے انفرادی نتوش نظرنا آئیں یعنی سب کا ایک ہی مذہب ہو جائے۔ اس گردہ میں بعض نام نہاد انقلاب پسند افراد اور ایلیتوں کے لیڈر بھی شامل ہیں جو ”اسلام“ کو میں ہندستانی بنانے کی تلقین کرتے ہیں یہ تو مولیٰ اس کے لیے بظاہر بہت سعقول دلیل پیش کرتے ہیں، وہ اس بات پر نور دیتے ہیں کہ قومی اتحاد اور ایسے کو مضمبوط اور نجٹہ بنانے کے

یہ ذہنی اختلافات کا تلحیح کرنا ناگزیر ہے۔  
 لیکن ذرا کرید کر دیجیے تو قومی اتحاد کے اس نمرے کی تہہ میں  
 بدترین تعصباً ذہبی اور نسلی برتری کا ہزوڑا یا غایت در ہے کی  
 سوچ پرستی نظر آتے ہیں۔ اتحاد کوئی مشکلگی کی مدد سے پیدا کرنے  
 کی چیز نہیں ہے کہ مختلف چیزوں کو دہا کر ایک کر دیا جائے، حقیقی  
 اتحاد تو مختلف اہزا کے اپنی خوبی سے لئے کافی تیجہ ہوتا ہے، جس  
 میں باہر سے کوئی دباؤ یا عبر کا فرمائنا نہیں ہوتا۔

یہ لوگ صرف ذہبہ ہی کے بارے میں یہ راست نہیں رکھتے،  
 بلکہ ان کے نزدیک تہذیب اور کچھ کے تمام امتیازات کا بس یہی ایک  
 عمل ہے کہ وہ جس چیز کو اکثریت کا پکروں سمجھتے ہیں اس کو سب پر زبردستی  
 سلط کر دیا جائے، چنانچہ زیان کے مسئلے میں یہ خیال ہے صرف ہمایت  
 ہے، اسی کے ساتھ پیش کیا گیا بلکہ اسے شمالی ہند میں عملی جامہ بھی  
 پہنادیا گیا ہے۔

وہ سر اگر وہ ان بزرگوں کا ہے، محمد بنی ودادیوں کے اصول  
 پر دوسرے ذہبیوں اور تہذیبوں کی "اچھی اچھی" چیزوں کو اپنائے  
 کی تبلیغ کرتے ہیں، ان کے خیال کے مطابق مختلف اجزا کو سوکر ایک  
 کرنا کے عمل میں ہر جز کی امتیازی شان قائم رہنی چاہیے، یہ  
 دہی حضرات ہیں جو سیاسی مسئلے کا حل فرقوں کی تنابی میانیدگی  
 میں تلاش کرتے ہیں، وہ تہذیبی مسئلوں کو بھی اسی اصول کی جنا  
 پر سکھانا چاہتے ہیں، شمال کے طور پر اُنہوں اور ہندوی کے مسئلے کا  
 عمل ان کے نزدیک "ہندستانی" ہے جس میں اُنہوں اور ہندوی مذہبی

کے الفاظ ہوتے چاہیں، گاہ میں جی اس نظریے کے سب سے بڑے  
سلیخ تھے انہوں نے اپنے طور پر اس کو ایک عملی شکل بھی دینے کی  
کوشش کی تھی، آپ نے ان کی مشہور رعایت جو انہیں بہت محبوب تھی تھی۔  
رام دھن ”سنسی ہو گی اس میں ایک مقصود ہے خدا

### الیشد امتد تیرے نام

گویا ان حضرات کے زندگی ذہبی اختلافات اور ان کی بنیاد  
پر فرقہ دارانہ تسبیبات اور منافرت کا حل آغاز کا رہ ہے۔ ہی ہے۔  
ہم جانتے ہیں کہ یہ مل اب تک تو یہ زندگی کے کسی شے میں بھی  
کا میاب ثابت نہیں ہوا ہے، سیاسی یہاں میں اس خیال کے  
مطابق پہلے زمانے میں جو کوششیں کی گئیں وہ ابھی شدید کو سمجھانے کی  
صداق بنتی ہیں اور اب ہو تہذیبی دائرے میں ملا ہو رہا ہے اس کا  
نتیجہ بھی ایو سکن کرنے ہے۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ ہمیں فرقہ دارانہ منافرت کی ہڑوں کو  
ٹاش کرنے کے لیے خدا گھبرا کھونا پڑے گا۔ صرف اس سے کام  
نہیں چلے گا کہ اس منافرت کے ہڈرات یعنی جوشیکیں یہ اختیار کرتی  
ہے، انہیں پہاں یا جائے ۔۔۔ جوشیکیں تو بہت صاف نظر آتی  
ہیں ۔۔۔ بلکہ اس کے بنیادی اسماں کو سمجھنا ازیں ضروری ہے، ملا ہے  
اور اصل مرمن میں ہمیں تمیز کرنی ہو گی، علامات پر اکثر مرمن کا دھوکا  
ہو جاتا ہے اور ہم انہیں ہی مرمن کو ہڈرا کر علاج کی تدبیر کرنے لگتے  
ہیں، لیکن اس کا نتیجہ ایو سی کے سوا اور کچھ نہیں ہوتا۔ اس دھوکے  
سے ہمیں بچنا چاہیے۔

پہلی بات اس سلسلے میں ہمیں یہ حکوم ہوتی چاہیے کہ ہمارا بوجو  
سماج جن بیماریوں میں بستلا ہے، ان میں سے فرقہ طارانہ نفرت من  
ایک بیماری ہے، مغلیٰ بھوک ابے روڈگاری، جہالت دھیو بیداریاں  
آنی ہی عام ہیں جتنی کہ فرقہ طارانہ منافرت اور ان تمام بیماریوں کا  
ایک دوسرے سے بہت گھبرا تعلق ہے، اس یہ سوال کسی ایک بیداری  
کے ملاج کا نہیں ہے، بلکہ ہمیں ان سمجھی کا مقابلہ کرنا ہے۔

پر تمام امراض اپنے آخری تجزیے میں ہمارے سماج کے موجودہ  
ذھان پنجے کی پیداوار ہیں، سماج کا یہ ذھان نہ کیا ہے؟ طبیعت اتنی بخشن  
ہمارا سماج دو تنضاد طبقوں میں بٹا ہوا ہے۔ ایک طبقہ تزویر ہے  
جن کے تینے میں پیداوار کے ذریعہ دوسائیں ہیں، یعنی یہ لوگ زین  
اعد کار خاؤن لے، ایک ہیں، زیندار اور سرمایہ دار۔ ان کی تعداد  
بہت تھوڑی ہے۔ دوسرا طبقہ محنت کش لوگوں پر مشتمل ہے جو سماجی  
ضرورت کی تمام چیزیں اپنانہن پسند کر کے پیدا کرتے ہیں،  
لیکن چوکہ وہ ذریعہ پیداوار کے لاک نہیں ہیں، اس لیے ان کی  
محنت کا پہل اخصیں نہیں لٹا بلکہ اس کو وہ جلتہ ہڑپ کرتیا ہے  
جو ان ذریعہ دوسائیں پر تابع ہے اس طرح ہمارے سماج  
کا محنت کش طبقہ جس کی بہت بڑی اکثریت ہے باوجود محنت مشقت  
کے محتاج اور نادار ہے۔

ظاہر ہے کہ ان دونوں طبقوں کے مقابلہ ایک دوسرے سے  
مکراتے ہیں اور اس وجہ سے سماج میں ایک مستقل کش مکش جاری  
ہے، ناداروں کا طبقہ اپنی حالت سدھارتے کے لیے جب جامی

خود پر جدد جہد کرتا ہے اور جب اس کے طبقاتی شور کے ساتھ ساتھ اس میں تنظیم پیدا ہوتی ہے تو احتصال کرنے والا طبقہ شریک طبقہ لذنگ کرتا ہے اس کے اپنے دجد اور خفاد کو برقرار رکھنے کے لیے نادار، شوہشت۔ طبقہ کو کمزور کرنے کی ہر ممکن کوشش کرتا ہے اور نہ صرف انہیں منظم تشدید کی ہو لٹاک توتوں سے بچلتا ہے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ ان کی صفوی میں پھوٹ کے زیج بوتا ہے، وہ انھیں محل سٹلے سے بھٹکانے کے لیے ان کے راستے میں بہت سی بھول بھیان پیدا کرتا ہے نہ ان کی وجہ کو جذباتی جادو کے ذریعے اہل جدد جہد سے ہٹا کر انہیں ایسی باتوں میں الجادتا ہے کہ ان کے حلقے کا رُخ اس کی طرف ہونے کے بجائے خود انہی کے ساتھیوں کی طرف ہو جاتا ہے۔ شریک طبقے کو اپنے اس مقصد کے پورا کرنے میں تعیین درستی اطلاع اور اشاعت کے تمام ذرائع سے مدد ملتی ہے اس لیے کہ ان پر بھی اسی طبقے کا تمدن ہوتا ہے۔ ہمارے مدے، اور کتب خانے، ریڈیو اور اخبار، سینما اور تھیٹر، غرض تمام ذرائع علم و معلومات اسی طبقے کا آؤسیدھا کرتے کے لام آتے ہیں۔ ادیب، فن کار اور مسلم سمجھی اس نہم میں خدمات انجام دیتے ہیں جب کہ اتنے ہو شیار اور چاپک دست جادو گر ایک طرف موجود ہوں تو بھلا شوہشت طبقہ انہیں بول کر بیغیر کیسے بچ سکتا ہے۔

شوہشت طبقے کا شور جتنا تیز ہوتا جاتا ہے اتنی ہی اس کی جدد جہد میں تندی اور سکھا بن، گہراں اور دست پیدا ہوتی جاتی ہے، چنانچہ ہلاوسے دہنس میں پھیلے پھیاں سال میں یہ طبقاتی شور

پروان پڑھا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ ملبقاتی جدوجہد میں ترقی  
بھی ہے بطالوی سامراج کے خلاف جو جنگ پچھے نامنے میں لوی  
مکنی اس کی تہہ میں بھی بھی چیز کار فرمائتی، اس کے علاوہ آزادی سے  
پہلے اور بعد ایک دو نہیں بلکہ سیکھوں میر کے ہماری تاریخ کے  
امدادی کو بعدش کرچکے ہیں، جن میں ملبقاتی جدوجہد ہمارہ راست اور  
حصہ حصہ نظر آتی ہے کبھی تو مورچے گسانوں نے زمین حاصل  
کرنے کے سلسلے میں لگائے تو بھی مزتعمد نے اپنے حقوق حاصل  
کرنے کے لیے قائم کیے اور بھی متوسط طبقے کے لوگوں اور طالب علم  
نے بے بذکاری کے خلاف اور تہذیبی ہوتون کو حاصل کرنے کے  
لیے افغان اس جدوجہد کی خلکیں مختلف رہی ہیں لیکن ان کی صلی ایک  
ہے، یعنی وہ سب ملبقاتی کوشکش کی مہم ہیں ان کی بڑھتی ہوئی  
وقت، شوک طبقے کے لیے لازمی طور پر یہ چیزیں کا باعث ہے، آج  
اس حادثت کو محض آہن و آتش کے بل بورے پر ختم نہیں کیا  
جا سکتا، اس لیے کہ ایک طرف شوک طبقے کے داخلی تضاد کے  
کمزور رہے ہیں اور اس کا سنکٹ دن بدن خایاں ہوتا جا رہا  
ہے، دوسری طرف اس کے خلاف لڑنے والی تو یہ زیادہ منتظم اور  
لماقت در ہوتی ہیں اور پھر شوک طبقے کو آخر اپنی جمہوریت کا  
بھرم بھی کسی حد تک قائم رکھنا ہے تاکہ اس کی دوست کھوسٹ کی  
پايسی کے لیے اخلاقی طور پر صورت جواز قائم رہے، اس بدو اس  
کر دینے والی صورت حال میں شوک طبقہ ہمارے دیس میں بھی ان  
ہی حکمت میلوں اور سیاسی تحریکوں کو کام مل لانے کی گوشش

کر دا ہے جو دنیا کے مد سکر دینہوں میں اس کے جانی بندوں کے حق  
میں خفیدہ ثابت ہو چکے ہیں۔

اس حکمت عملی کی نہایت ہی گھناؤنی اور مجب خلک ہٹلر فاشنزم  
کی پہلو دشمنی میں ملتی ہے۔ پہلی جنگ جنیم کے بعد یورپ اور خاص طور  
پر برمنی کی جو حالت ہو گئی تھی اس سے فائدہ اٹھا کر ہٹلنے ہر من  
قوم کے سامنے ترقی کا ایک سیدھا سادہ نسخہ پیش کیا گئے۔ پہلو پول  
کو ختم کرو، یکون کر جب تک یہ رہی گے ہر من قوم ترقی نہیں کر سکے تھی،  
چنانچہ پہلوں کا تسلیم عام خرد رجھ ہوا۔ لیکن اس کے پردے میں  
مد اصل ہٹلر کے ساتھیوں کو تو مزدہ دینے کی تبلیغوں کو توڑنا مقصود تھا۔  
اس لیے انہوں نے پہلوں کا صفا یا کرنے، ہی پرس س نہیں کی بلکہ  
انہوں نے مزدہ دی جا حصہ اور اس کے ساتھ ساتھ تمام مد سری  
ترقی پسند جا حصہ اور انہوں کا خاتمہ کر دیا، جن میں بعض خالص پھول  
ادارے اور انہیں بھی شامل ہیں انہوں نے یہ کیوں کیا؟ اس لیے  
کہ انہیں اپنے طبقے کے مفاد کو ترقی دینے کے لیے یہی ذریحہ بہتر اور  
قابل عمل نظر آیا۔

اس قسم کی مد سری شال امریکہ کی ہے، جہاں جہودیت کے  
نام یورپ آئے دن دنیا کے مختلف ملکوں میں جہودیت کی حفاظت کے  
لیے اپنے نیک ارادوں کا اعلان کرتے رہتے ہیں، ان کے جہودیت  
وازار دیس میں تربافی کا بھرا نیگر و ہے اور کسی حد تک ہو روی بھی۔  
مزدہ دینے کی ریخیوں کو توڑنے میں انہیں بیگرداری دشمنی کا جذبہ بہت مدد  
دیتا ہے، اس بنا پر وہ سفیدہ ارادہ کا سے مزدہ دینے کے دریابیں پھوٹ

پیدا کرنے میں بڑی حد تک کامیاب ہیں اور اس طرح شوٹ ک طبقہ اپنی روٹ کھوٹ کی پالیسی پر بے کھلکھلے عمل کر سکتا ہے۔ بیچ کارخانوں میں یہ طریقہ اتنی صفائی سے استعمال کیا جاتا ہے کہ جس کی مثال اور کہیں شکل سے نہ گی۔ شلواجہاں سفید مزدوروں کی تعداد بہت زیادہ ہوتی ہے وہاں ہر سالیں توڑنے کے لیے نیگرو ملازم رکھتے جاتے ہیں تاکہ مزدور میٹے میں نیگرو دشمنی کا جذبہ اور منبوط ہو جائے۔ اس کا پتھر نیگرو کے پیونگ۔ متنی قتل کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔

ہمارے دیس میں بھی کچھ ایسا ہی ہوا ہے اور ہو رہا ہے۔ یہاں زیگ اور نسل کے امتیاز کے بھائے ذہب کے اختلافات اور فرقہ کو شوٹ ہٹ بیٹھ کی تقسیم کا ذریعہ بنایا گیا ہے اس لیے کہ اس نکک کے موجودہ حالات میں یہ سب سے زیاد قابل عمل اور کاروائی ثابت ہو سکتا تھا۔ سمازوں کے جاگیر وار اور سرمایہ دار میٹے نے ہندوستان کے مستلم میٹے کے مقابلے میں آئنے کے لیے کہا کہ آسان ترین زندہ ذہبی منافر پیدا کر کے سلم عوام کو ہندو عوام کے خلاف بھڑکانا ہے اور "اسلام خطرے میں" کا نو ہندو کیا اور آج جبکہ پاکستان بن چکا ہے ہندوستان میں ہندو عوام کے دل ددمائی کر لہر آؤ د کرنے میں اسی قسم کے لوگ پیش پیش ہیں۔ بہت کی فرقہ دارانہ تحریکیں انہی متصارکی دہیں منت ہیں۔

ہندو عوام اور سلم عوام بلکہ تمام جنتا کے مقاومیں ہیں۔ ان کے مقاصد میں نکلاو کی تجارتیں نہیں ہے۔ وہ سب ایک طرف ہیں اور ان کے مقابلہ میں طبقہ ہے جو ان کا خون پورستا ہے، قوشن کرتا ہے۔ اس میٹے کے خلاف تمام شوٹ ہٹ بیٹھ کر بلا امتیاز زیگ اور نسل یا ذہب منظم ہوتا ہے۔

اہد اپنے مطالبات کے لیے کندھ سے سے کندھا ملک کر جانا ہے اور خود اقتدار  
اٹلی حاصل کرنا ہے۔ یہ صرف اسی دلت ممکن ہے جبکہ شوگر طبقے کو  
بے دخل کر دیا جائے۔ اس کے لیے تنظیم کی ضرورت ہے اور یہ ہر بھی رہا  
ہے۔ باوجود کہ طرح طرح کی رکاوٹیں خواتیں تنظیم کے لامستے میں ڈالی جاتی  
ہیں لیکن یہ کارروائی، ندائی دوائی آگے ٹھہر رہا ہے۔ سو شلزم کی طرف  
یک نکتا رائخ اس کا ساتھ دے رہی ہے۔ غربی، فلی اور ہر قسم کی تنافر  
کا ناسو صرف اسی دلت بھوئے گا جب یہ کارروائی اپنی منزل مقصور پر  
پہنچ جائے گا۔ اس کام میں ہماری آپ کی اور سب کی مدد کی ضرورت ہے  
اس میدان میں درس اور درس سے ذرا نئی تعلیم اور دو سائل اعلیٰ عات  
کا اہم روپ ہے۔ پھر اس قسم کا شرارت آئیز پر دیکھیڈا کرنے والا کوئی  
نہ ہو گا کہ ”پاکستان میں تو مسلمان کی حکومت ہے، ہی، ہندستان میں  
بھی مسلمان، ہی کی حکومت ہے“

---

## ۲۔ انسانی اقلیتوں کی تعلیم

تعلیم کا مقصد ہے فرد کی سکھ نشدن کرنا، اس کے خود اور احاسن کو بخمارنا اور اس یہ مدد مندی کی صفت پیدا کرنا۔ فرمٹا تعلیم فرد کو صحیح مسنوں میں انسان بنانے کا ایک ذریعہ ہے جو سے تعلیم کا یہی نسب سمجھا جاتا رہا ہے۔ لیکن حال میں تعلیم کی غرض دنیا میں ایک نایاب اضناہ ہوا ہے۔ اب تعلیم کے احاطے کے اندر فرد کے علاوہ جماعت بھی اگئی ہے۔ چانپجھ اب تعلیم کو قومی ترقی کے لیے ایک آزاد کارکی حیثیت دی جاتی ہے۔ قومی ترقی ایک ایسا نصب الین ہے جس میں انسانی اور مادی دو نوع قسم کے وسائل کو فروخت دینا شامل ہے، اور یہ بات تھیک ہی ہے لیکن کوئی موجودہ زمانے میں پیداوار کی کسی بھی صفت کو ترقی دینے کے لیے خصوصی علم دہنرا اور استعداد کی ضرورت ہوتی ہے اور اس علم دہنرا اور استعداد کو حاصل کیے بغیر کسی لذک کے مادی وسائل میں تو پیغام نہیں ہو سکتی۔ نزیدہ یہ بات سلسلہ ہے کہ علم دہنرا اور استعداد کو بھی قومی مفاد میں استعمال نہیں کیا جا سکتا، بہت کہ کوئی لوگوں میں قومی طلاح

وہیرو کی طرف سچ رجحان نہ ہوا ان میں سماجی احساس موجود نہ ہے۔  
لہذا تعلیم کا کام ہے کہ ایک طرف تو پیداوار بڑھانے کے لیے  
وگوں کو ضروری علم وہ سڑا اس تعداد بہم پہنچا کے اند دوسری  
طرف ان میں ایسا رجحان اور سماجی احساس پیدا کرے کرہ اپنی  
صلحیتوں کو قوی ترقی کے لیے برسے کار لانے پر مائل ہوں۔

اگر کسی سماج میں قوی ترقی کا شور ہو تو یہ سکتا ہے کہ  
دہان تعلیمی مواتع صرف چند منتخب افراد کے لیے، ہی فراہم کر جائیں۔  
ایسے سماج میں ایک پھوٹا سا طبقہ ہو پہنچے، ہی سے ایک متازیت  
رکھتا ہے تمام تعلیمی ہم لوگوں کا اجراہ دار بن جاتا ہے اور تعلیم کی  
بندگی یہ طبقہ اپنے اقتصادی، سماجی اور سیاسی مرتبے کو صرف  
تامم، ہی نہیں رکھتا، بلکہ اس کو اند پائیدار بناتا ہے ایسے معاشرے  
میں اکثریت یعنی حواس الملاس کے لیے باضابطہ تعلیم کی پہلوی ترمیم  
کرنے کی چند ایں ضرورت نہیں ہوتی۔ انجام کاری، وگ خدمت پر عمل  
کی طرح زندگی گزارتے رہتے ہیں اور نیختی جھوٹی اوری اور تہذیبی  
عدنوں حیثیتوں سے مغلس اور پیمانہ وہ جاتے ہیں مگر یہ صورت  
طلیل نہ صرف اس پہنچے طبقے کے لیے ممکنیت نہ ہے بلکہ اس سے  
پردے سماج کو بھی نقصان پہنچتا ہے۔ وہ ترقی کی عذر میں پچھے گستاخ  
رہتا ہے۔ اس کے مقابلے اب ایک ایسے سماج کو پہنچے جس نے  
قوی ترقی کو اپنا نصب ایسین تواریخ دیا ہے۔ یہ سماج صرف پھوٹے  
سے طبقے کے طرع پر مسلط نہیں ہو سکتا۔ اس کے نزدیک یہ امر  
نگزرو ہے کہ سب کے لیے برابر کے تعلیمی مواتع فراہم کیے جائیں۔

کمرت اسی صورت میں ہر فرد اپنی نظری صلاحیتوں کو احکامی حد تک ترقی دے سکتا ہے اور زیادہ سے زیادہ حاشرب کی تغیریں حاصل ہے سکتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ اپنی ذاتی زندگی کو بھی اداسی اور تہذیبی مدنوں لحاظ سے الاماں کر سکتا ہے۔

کسی ملک کے تمام شہریوں کو تعلیم کے سادی موائع فراہم کرنے کا مسئلہ بہت پیچیدہ ہے۔ بعض ترقی یافتہ ملکوں بھی اس مسئلے سے بعدچار ہیں۔ ہندستان جیسے ترقی پذیر ملک میں تعلیم کے سادی موائع فراہم کرنا اشدرضوری ہے۔ حکومت ہند نے ۱۹۷۶ء میں جریلوں کی مشین مقرر کیا تھا اس مسئلے کی اہمیت کو محسوس کیا اور اس کی نوجیت اور دست کو مشین کرنے کی کوشش کی۔ کیشنس نے خاص طور پر توجہ دلائی کہ جلیسوں ہولتوں کی فراہمی میں عدم مساوات کی طرح پیدا ہوتی ہے۔ کیشنس کی رائے میں دیوبات اور شہر میں اس معاشرے میں فرق ہے۔ شہر کے باشندوں کو گاؤں والوں کے مقابلے میں بہتر قیمتی موائع حاصل ہیں۔ ہمارے ملک میں لوگوں کے اقتصادی اور سماجی مطابع میں ایک بڑی خلیج حاصل ہے۔ اس وجہ سے بھی سب کے لیے تعلیمی موائع برابر نہیں ہیں۔ پھر آبادی کے بھن سے تاریخی درجہ کی بنابر تعلیم کے میسدان میں پھر ہوتے ہیں مثلاً اچھوت اور نیچی ذاتیں، قبائلی لوگ اور عورتیں۔ کیشنس نے عدم مساوات کی مندرجہ بالاتمام صورتوں کی طرف بجا طور پر توجہ دلائی ہے۔ مگر وہ تجہب کی بات ہے کہ اس مسئلے کا ایک اہم پہلو کیشنس کی نظر سے اوپر رہا۔ وہ ہے اسانی اقلیتیں کا معاشرے کو تحسین

تکیم کی دہی ہو لیں میسر نہیں جو دو سکر لوگوں کو حاصل ہیں۔  
چھوڑیہ ہند کے دستور اسلامی کی روئے ہر ریاست اپنی حدود  
کے اندر تکیم فراہم کرنے کی ذائقے دار ہے۔ اس سلسلے میں قانون بنانے  
اور تنفس کرنے کا اختیار کلی ہر ایک ریاست کو حاصل ہے۔ چنانچہ  
ریاستی حکومتیں تکیم سے متعلق اپنی اپنی پالیسی مرتباً کرتی ہیں۔ تھوڑا  
قائم ریاستوں نے شاوزی منزل تک اپنی علاقائی زبانوں کو ندیہ  
تکیم قرار دیا ہے۔ اس پالیسی پر عمل کرنے کے لیے چند ضروری اقدامات  
بھی کئے گئے ہیں۔ مثلاً طلبہ کے لیے علاقائی زبانوں میں درسی بول  
اوہ دیگر علمی ادب کی فراہمی کا انتظام کیا گیا ہے۔ نیز اس آزاد کی  
ٹریننگ پر بھی کچھ توجہ دی گئی ہے کہ وہ علاقائی زبان میں تعلیم  
دینے کے قابل ہو سکے۔ چنانچہ ابتدائی مدرسون کے لیے اس آزاد  
کی تیاری کا کام اب ہر ریاست میں علاقائی زبان کے ندیے  
انجام پاتا ہے۔ لیکن شاوزی مدارس کے اساتذہ کی ٹریننگ پر  
یہ بات پورے طور پر صادق نہیں آتی۔ بعض ریاستوں میں البتہ  
شاوزی منزل پر بھی اساتذہ کی تکیم علاقائی زبان میں ہونے لگی ہے۔  
خاص طور پر یہ ریاستیں ہیں جیاں اعلیٰ تکیم کی منزل تک علاقائی  
زبانوں کو زدید تعلیم تعلیم کر دیا گیا ہے۔ اصولاً یہ اقدام صحیح ہے،  
اس لیے کہ ہندستان میں ریاستوں کی تنظیم فوکم و بیش سانی بیانو  
پر ہوئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ علاقائی زبان ہر ریاست میں ہنسے دلے  
لوگوں میں سے اکثریت کی مادری زبان ہے۔ تاہم ہو سکتا ہے کہ  
ایک ریاست میں کوئی ایسی قابلی لحاظ اقلیت بھی موجود ہو جس کی

ادی زبان، اس ریاست کی اکثریت کی زبان سے غلط ہے جیسا کہ حاصل کی اکثریت کو تعلیم ساتھ ہے، ملائمی زبان کو ذریعہ تعلیم بنانا بہت مناسب ہے۔ مگر اس پالیسی کے تحت سانی آنچھوں کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ اس طرح سب کے لیے مفادی تعلیمی مواقع فراہم کرنے کے اصول کی خلاف مذہبی ہوتی ہے۔

سانی آنچھوں کو ان کی اندی زبان میں تعلیم دینے کا سلسلہ بھی سب ہمارے لئے محتاج تھے۔ یہ تو جو نہ صرف آنچھوں کے حق میں ضرر ہے بلکہ لئے کہ بھی اس کی بخاری قیمت ادا کرنی پڑ رہی ہے۔ اس کا نتیجہ صرف بھی نہیں ہوا ہے کہ آنچھی بیچتے کے بہت سے لوگ تعلیم سے محروم رہ چکے ہیں بلکہ ریاستی پالیسی کے خلاف ان کے احمد ذہنی اور جدباتی فضیل قائم ہو گئی ہے۔ اس طرح اکثری فرستے اور ریاست کے خلاف آنچھوں میں شکوک دشہباد پیدا ہونے لگے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آنچھی نفرستے کے لوگ قومی دھارے سے کٹ کر رہ گئے ہیں۔ قومی ترقی کی راہ میں یہ ایک زبردست رکاوٹ ہے۔ علاوہ یہی اس کی وجہ سے آنچھیں ایک قسم کی کشنکش میں بستلا ہیں اور اس کے اثرات بہت مفہومیات ہو رہے ہیں۔ اور نتیجہ یہ ہے کہ زندگی ان کے لیے اندھی سوہان روح ہوتی جا رہی ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ریاستیں اس سلسلے کو حل کرنے میں کیوں ناکام رہی ہیں۔ ہمارے لئے کوئی دسترد اسکی میں نہ پختہ طبع کر دی گئی ہے کہ کم از کم ایجادی تعلیم.....

لازی طبقہ اور مادری زبان کے ذریعے دینی چاہیے اور اس کا اعلان  
اطمینان پر بھی ہونا چاہیے۔ ریاستیں جو موافقتوں کریں بنیادی حق دینے  
سے گریز کرتی ہیں۔ اور اس کے لیے ریاستوں کی جانب سے اکثر یہ  
تامیل پیش کی جاتی ہے کہ اس صورتِ حال کی اصل وجہ مالی  
اور انتظامی دشواریاں ہیں اور یہ کرنی وقت ان دشواریوں پر  
قاہر نہیں پایا جاسکتا۔

آئیے، اب ایک مھوس مثال لے کر دیکھیں کہ ان دشواریوں  
سے کیا مراد ہے۔ اتر پردیش اور بہار میں بالخصوص اور شہزادی  
ہند میں بالعموم ایک بڑی آمیت کا دھونی ہے کہ اردو ان کی  
مادری زبان ہے۔ آزادی سے پہلے پورے ملک کی تعلیم، تجارت  
اور تعلم ذات میں اگر زیادہ نہیں تو کم سے کم اردو کو دہی درجہ  
حاصل تھا جو دوسری ملکی زبانوں کو نصیب تھا لیکن آزادی  
کے بعد اردو کی چیخت دوز برداز کم ہوتی گئی، اردو داں بیٹھے کے  
مستقل مٹا لئے کے باوجود صرف چد مدرسے ایسے ہیں جن میں  
اردو اور یونیورسیٹی تعلیم ہے۔ جب کہ حکومت کی دستور ہند کے مطابق  
یہ ملائیہ پالیسی ہے کہ جن بچوں کی مادری زبان اردو ہے انہیں  
اردو کے ذریعے ابتدائی تعلیم دی جانی چاہیے۔ لیکن عملی طور  
پر یہ اصول شاذ و نادر ہی بر تا جاتا ہے۔ اس کی خلاف درزی  
کرنے کے سلسلے میں قلت حصہ کی دلیلیں پیش کی جاتی ہیں مثال  
کے طور پر یہ کہا جاتا ہے کہ جن بچوں کی مادری زبان اردو ہے  
ان کی تعداد اُنہی کم ہے کہا جاتا ہے اور انتبار سے ان کے لیے ملا جاؤ دوسرے

محول نہ کا کوئی جواز نہیں۔ اردو مارکس مکونتے کا ذکر ہی کیا ہے  
صورتوں میں تو کسی مدرسے میں اردو کی ایک جماعت یا ایک  
سیکشن مکونتے تک سے اسی بنابر گریز کیا جاتا ہے۔ کبھی ہے  
کہا جاتا ہے کہ اردو کے ذریعے تعلیم دینے والے اساتذہ کی کمی ۴  
اہم اردو مکھی ہوئی درسی کتابیں بھی موجود نہیں۔ دراصل  
یہ تمام چیلے ہیں۔ جب ملک میں اردو کے ذریعے استادوں کی تربیت  
کا کوئی استظام ہی نہیں تو اس بات کی وجہ کیسے کی جاسکتی  
ہے کہ اردو مارکس کے لیے باصلاحیت استاد دستیاب ہو سکیں  
اور اردو کے ذریعے تعلیم دینے کے لیے درسی کتابیں تیار کی  
جاسکیں۔

تو میں یہ بھتی اور قومی ترقی کے بہیں نظر سانی تہذیبی اور  
نہ ہی اقلیتوں کا مسئلہ سمجھیدہ خود فکر کا سمجھی ہے۔ قومی اقلیتوں  
کی تعلیم کے مسئلے کو اس پس منظر میں دیکھنے کی ضرورت ہے کہ  
ہندستان کے تمام باشندوں کے تہذیبی درشت کو فردخ دینا  
ہے۔ یہ مسئلہ یقیناً پیچیدہ ہے لیکن اگر یہک نیقی اور سختہ ارادہ  
ہو تو کوئی بھی مسئلہ ناقابل حل نہیں۔ ضرورت اس بات کی  
ہے کہ اقلیتوں کی تعلیم کے مسئلے کو ہر جانب سے حل کرنے کی کوشش  
کی جائے۔ اردو داں اقلیت کی تعلیم کے مسائل کو حل کرنے کے  
سلسلے میں چند تجاذب حسب دیل ہیں،

جہاں کہیں بھی ایسے پچھے مناسب تعداد میں موجود ہوں جن  
کی ماہدی زبان اردو ہے، دہلہ اردو کے مدرسے، جماعتوں یا سیکشن

کھوئے جائیں۔ ابعد زبان میں طلبہ کے لیے تمام مخفایں کی درسی کتابیں تیار کرائی جائیں اور استادوں کی رہنمائی کے لیے بھی ابعد میں کتابیں لکھوائی جائیں۔ جس طلاقے میں ابعد مدارس کافی تعداد میں پہلے سے موجود ہوں، وہاں ایسے ٹریننگ اسکول یا کالج قائم کر کے چاہیں جیسے ابعد کے ذریعے تعلیم دی جاتے، لہدان حدسوں کو استادوں کی ٹریننگ کے لیے بطور مشقی مدارس استعمال کیا جائے۔ اساتذہ کی تیاری کے پروگرام کو موثر طور پر چھوٹے کے لیے ضروری ہے کہ زیر تربیت اساتذہ اور ان کے ملیئیں کے لیے ابعد میں موزوں کتابیں تیار کرائی جائیں۔ یہ ایک اچانکی ہے کہ حکومت ہند نے ملک کی تمام زبانوں میں کتابیں تیار کرنے کی ایک اسیکم مرتبہ کی ہے۔ اس اسیکم کے تحت اصلی تعلیم کے لیے کتابیں تیار کرائی جا رہی ہیں۔ ایسی کتابیں بھی اسیکم میں شامل ہیں جو ٹریننگ اسکولوں اور کالجوں میں ان اساتذہ کی تیاری میں استعمال کی جاسکیں گی جیسے ابعد زبان کے ذریعے مدرس میں تعلیم دیخا ہوگی۔

ضرورت اس بات کی ہے کہ ریاستی حکومتیں بھی اسی طرح اپنی علاقوں اور اقلیتی زبانوں میں درسی کتابیں اور تعلیمی ادب کی تیاری کا کام سنبھیڈگی سے انجام دیں۔ ریاستوں کو چاہیے کہ خاص طور سے ایسی کتابوں کی تیاری پر توجہ مرکوز کریں جو ابتدائی مدارس کے اساتذہ کی ٹریننگ میں مفید ثابت ہو سکیں۔

اس لاؤ کے دیکھئے تو اور وہ کے ابتدائی مادوں کے اسائز  
کے لیے کتابوں کی تیاری اور اشاعت کی ذمے ماذی ٹھی  
حد تک شایی ہندستان کی ریاستوں پر غالب ہوتی ہے۔ خاص  
لڑکے اور پرورش اور بیمار کی ریاستوں پر۔

---

## ۲۱۔ مسلمانوں کی ثانوی تعلیم

ثانوی تعلیم کے مرحلے پر زبان اپنی زندگی کے حساس ترین دعوے سے گزرتا ہے اور اس کے مستقل طرز عمل کے ساتھ بنتے ہیں۔ اسی مرحلے پر وہ کار و بار جیات کیلے اپنے آپ کو تیار بھی کرتا ہے ثانوی منزل پر مسلمانوں کی تعلیم کا مسئلہ ناٹک ہے کیونکہ اس کی دبیر سے بہت سے ذہنوں میں جو تصور بنتی ہے اس میں فرقہ پرستی کا زنجک خاصاً نایاب ہوتا ہے۔

بلاشبہ مسلمانوں میں آج بھی ایک ایسا با اثر طبقہ موجود ہے جو مسلمانوں کے لیے ایک جدا گانہ تعلیمی نظام کا حامل ہے۔ اس نظر نظر کی بنیاد یہ مفردہ ہے کہ اسلام مذہب کی میثمت سے ایک ہرگز اور ادجاش طرز زندگی کا حامل ہے۔ چنانچہ ضروری ہے کہ ایک ایسا نظام تعلیم پختہ کیا جائے جو اس نظام زندگی سے ہم آہنگ ہو۔ اس خیال کے حامیوں کی راستے میں تعلیم کو مذہب سے امک کیا ہی نہیں جا سکتا۔ ان کی نظر میں تعلیم صرف دینی تعلیم ہے اور اس۔ یہ لوگ اس نظام تعلیم کی تجدید کے خواہاں ہیں جو ہندستان

یہ پھاڑوں اور مخلوقوں کے وعد کو مت ہیں کوئی ایک ہزار سال تک  
راہ نہ ہے۔ اسی دور میں مسلمانوں کے جدا گاہ تسلیمی اور انہوں کی تحریک  
ایک مستقل سلطنت کا تم رہی۔ مکتب اور مد سے ہر کام انجام دیتے  
تھے اور اپنی حکمرانوں اور دوسرے علم دوست مردوں سے  
گرانقدر ہیلے لئے تھے۔ اس زمانے سے لے کر آج تک سماج کی  
ساخت یہ جو ہر گیر اور بینادی تبدیلیاں آئی ہیں، اپنی نظر اداز  
نہیں کیا جاسکتا۔ جاگیر دارانہ سماج میں تو غالباً تسلیمی موائع کو چند  
وگوں بھک، ہام سماج کو فضان بھکائے بغیر، مخصوص اور محدود کیا  
جا سکتا تھا۔ اس وقت جیسا کچھ سیاسی نظام تھا اور اس نے جو بھی  
پیداواری طبقیہ و خش کیتے، آئی کے لفاظ سے یہ چنان ضروری  
نہ تھا کہ حمام اتناں کو تعلیم یافت بنادیا جائے۔ صرف چند بار روزخ  
ہزار تعلیم سے فیض ریاب ہو کر اپنی سماجی، اقتصادی اور سیاسی  
یقینت کو یا تو باقی رکھتے تھے یا بہتر بناتے تھے۔ اس کے برخلاف  
وگوں کی بھاری اکثریت ابتدائی تعلیم سے بھی نا آشنا رہتی اور  
یقینے کے طور پر اپنے آپ کو انتہائی اُخْلَل سلحشور زندگی گزارنے پر مجبور  
پاتی ہے۔ طبقیہ مردم سماجی ڈھانچے کو برقرار رکھنے کے لیے ضروری تھا  
سوال یہ ہے کہ کیا خلیم سماجی تبدیلیوں اور جمہوری سماج  
کے قیام کے باوجود ایسی صورت حال برقرار رہ سکتی ہے؟ ایسے  
سماج یہ ہر فرد اہم ہے۔ اسے اس بات کا حق حاصل ہے کہ وہ  
اپنی صلاحیتوں کو نیا یہ سے زیادہ فروخت دے۔ اس کے علاوہ سائنس  
اور تکنیکوں نے ہر شخص کو اس قابل بتاویا ہے کہ وہ اپنی زندگی

کو ازادی اور تہذیبی لحاظ سے الامال بنا سکے۔ نتیجے کے طور پر آج منظہ ہر چیز تعلیم ایک ناگزیر ضرورت میں گئی ہے۔ آزادی کے بعد ہندستان نے ایک جمورویہ کی شکل اختیار کی ہے۔ اس لحاظ سے ہندستانی ریاست کا فرض ہے کہ ذات، رہب و اور عقیدے کی تعریف یکے بغیر اپنے صدرے شہروں کو مادی تعلیمی مواد فراہم کرے۔ اس لیے کہ اس صورت میں ہر شخص اپنی صلاحیتوں کو فریغ دے کر قومی فلاح کے کام میں مؤثر ترین کردار انجام رہ سکتا ہے۔ اس طرح وہ اخلاقی طور پر اجتماعی مسائل کے مٹرات سے ہر وہ مند ہونے کا حق حاصل کر لیتا ہے۔

جن بدے ہوئے حالات کی طرف میں نے ابھی اشارہ کیا ہے، ان کی روشنی میں یہ کہنا کہ مسلمانوں یا کسی اور فرقے کی تعلیم جداگانہ انداز سے ہو، اپنی خیر حقیقت پسنداد بات ہے۔ یہ بخوبی صرف قومی سالمیت کے لیے اپنی خطرناک ہے بلکہ مسلم فرقے کے مفادات کو بھی یقیناً نقصان پہنچا سکتی ہے۔ تہذیبی محالات میں اور بالخصوص تعلیمی میدان میں، جہاں بھی علاحدگی پسندی کا چلن ہے، خطرناک انسانی مسائل پیدا ہو رہے ہیں۔ جو لوگ تعلیمی محالات میں علاحدگی پسندی کا پرچار کرتے ہیں اُنہیں امریکی کے سیاہ فام باشندوں سے سبق لینا چاہیے کہ وہ اس وجہ سے تعلیمی اور تہذیبی میدان میں دشمنوں کے مقابلے میں کتنے بچپے رہ گئے ہیں۔ واقعی جس بات کی ضرورت ہے وہ یہ نہیں ہے کہ ہم مسلمانوں کی تعلیم کے جداگانہ نظام کا مطابق کرنے بلکہ ہمیں چاہیے کہ ہم

حکومت پر تعددیں کر دے تمام لوگوں کے لیے، جس میں سلم فرقہ بھی شامل ہے، مادی تعلیمی مواقع فراہم کرے۔ ہمیں سب سے زیادہ جس بات پر اصرار کرنا چاہیے یہ ہے کہ تعلیمی مواقع کی مادات نہ صرف اصولاً تسلیم کر لی جائے بلکہ اسے عملی جامہ بھی پہنایا جائے۔ اس مقصد کے لیے بہت سے اقدامات یکے جانے چاہیں۔

ثانوی تعلیم کے مرحلے پر ضروری ہے کہ ہم تعلیمی سرگردیوں کو تیز کرنے کے لیے خصوصی کوشش کریں اس لیے کہ ہمارے لئے میں ثانوی تعلیم ابھی تک نہ تو حفت ہی ہے اور وہ ہی لازمی تعلیم کے اس مخصوص شےی میں مسلمانوں کو جن حالات کا سابقہ ہے، وہ ہماری تاریخ کی پیداوار ہیں۔ ثانوی تعلیم کی منزل پر مسلمانوں کے تناسب کو ظاہر کرنے کے لیے اعداد و شمار دستیاب نہیں ہیں پھر بھی یہ بات ترین تیاس ہے کہ قومی ادسط سے ان کی شرح تعلیم کم ہے۔ یہ صورت حال انتہائی المناک ہے، یکوں کہ ثانوی تعلیم ہر ایک پیشہ درانہ تربیت کے لیے اولین شرط ہے۔ آزادی کے بعد سے تعلیمی مواقع میں جو تو سچ ہوئی ہے اس سے مسلمان یقیناً فائدہ نہیں اٹھا رہے ہیں۔ مختلف دفعہ سے تعلیم کی دوڑ میں وہ دوسرے فرقوں سے پھر گئے ہیں۔ جہاں ایک طرف ان کی پیشانگی کی سب سے اہم دجدان کی اقتصادی گزنداری ہے وہیں دوسری طرف کچھ اور سماجی اور فنیاتی رکاوٹیں بھی ہیں۔ مثال کے طور پر اسکوں میں اکثر ایسے طریقے رایج ہو گئے ہیں جن سے مسلمانوں کو تنفس ہوس سوتا ہے اور جوان کے عقائد کے منافی ہیں۔ ان

سرگرمیوں سے ان کے جذبات بھی مجرد ہوتے ہیں۔ بھی نصاب اور نصابی کتابوں میں ایسا مادہ شامل کر لیا جاتا ہے جو مسلمانوں کو سرکاری تعلیم کے اداروں سے لفڑ رکھتا ہے۔ پھر فرنچ تعلیم کا سسٹم خاصاً ناک اور پریشان گن مسئلہ ہے، بالخصوص ان ملکوں میں جنیں ہندی بولنے والوں کا علاحدہ کہا جاتا ہے۔ ایسے ملاقوں میں مسلمان برجم ہوتے ہیں کہ وہاں انھیں ان کی امردی زبان اور دوسری تعلیم حاصل کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ وہاں اور دوسرے بے سر و سامان کر کے تعلیمی اداروں سے بکال دیا گیا ہے اور اس کی بھرپور ہندی کو فرنچ تعلیم کی چیز سے ان پر مسلط کر دیا گیا ہے۔ یہ تمام باتیں ایسی ہیں کہ حق کی وجہے مسلمان حکومت کی طرف سے فراہم کی ہوئی تعلیمی ہولتوں سے استفادہ کرنے سے تاجر رہتے ہیں۔ اس طرح مسلمان تعلیمی لحاظ سے بچھر گئے ہیں۔

بوجوہ صورت حال اس بات کی مقاصی ہے کہ انتہائی تیزی سے کچھ تدارکی اور اصلاحی اقدام کیے جائیں۔ اسکوں میں رائج سرگرمیوں، اہم نصابی مشکلوں، نصابیوں اور نصابی کتابوں کو ایسے عناصر سے پاک کرنے کی ضرورت ہے جو ہندستانی عوام کے کسی بھی فرقے سے علاحدگی کے جذبات پیدا کرتے ہیں۔ اس کے علاوہ جو چیز اور بھی ضروری ہے وہ یہ ہے کہ اسکوں کے بغیری پر گرامیں قومی یک جمیعی کی وحی کا در فرما ہو اور اسے اس طور پر مرتب کیا جائے جس سے تمام لوگوں کے اندر وطن سے وابستگی کا جذبہ پیدا ہو، خواہ وہ کسی ذات کے ہوں، کوئی ذہب بانتے ہوں، کوئی

نہان پڑتے ہوں یا کسی ملاتے کے ہوں۔

تعلیم کے میدان میں خصوصی صورت حال ہے اس سے صوت ملاؤں کے مقابلات کو ہی نقصانی نہیں پہنچتا بلکہ پوری قوم کی وقار ترقی بھی متاثر ہوتی ہے۔ دراصل یہ ایک قومی خاص ہے اس سے کوئی مسلمان لکھ کی ایک مستد ہے اتیشتے ہیں۔ وہ ملک آبادی کا قدریہاً دسوال ہے ہیں۔ اگر مسلماؤں کے تعلیمی میالوں کو بہتر بنانے کے لیے خصوصی اقدامات یکے جاتے ہیں، تو اس سے قومی ترقی کا کام آئے گا۔ اس طرح کے نہ سو بیان میں کوئی بھی ایسی بات نہیں ہے کہ بارے میں یہ کہا جائے کہ اس سے یہ کوئی لازم اور قومی یکجہتی کی اچھار محروم رہا۔ متاثر ہوتی ہیں۔ خود ہمارے ملک کے آئینے میں کہا گی ہے کہ یہ یا است کا فرض ہے کہ وہ "گزند جلوں"۔ مثلاً پچھڑی ہوئی ذاتوں، قبیلوں، عورتوں اور پس منہ جلوں کی حالت کو بہتر بنانے کے لیے خصوصی اقدام کرے۔ لہذا یہ بات مساوی معاشق کی فراموشی کے اصول کے مقابلے ہوگی اگر ہم اُن لوگوں کو خاص ہوتیں ہیں۔ پہنچائیں جو کسی نہ کسی درجے سے ترقی کی دلٹے میں پچھے رہ گئے ہیں۔ یہ بات دوسری ہی اتناب ہے جیسے ہم نا۔ برابر لوگوں کے ساتھ برابری اور برابر دالوں کے ساتھ نا۔ برابری کا سلوک کریں۔ گزند جلوں کے ساتھ بہتر اور سائز کا رسک کے ذریعے ہی پوری قوم کی ترقی کی خلافت کی جاسکتی ہے۔ کون ہے جو اس بات سے انکار کر سکتا ہے کہ نتیجہ کی صعبہ ملی کا تین اس کا گزند ترین حلقة ہی گرتا ہے۔

مسلماؤں کی تعلیم کے ساتھ میں خصوصی ملاقات کے ساتھ کی

وختات کے بعد یہ خود کی ہے کہ ہم ہبھائیں کر اس حمن میں کس طرح کی سہ پیشیں دکاریں اند ان کی تکمیل کیسے ہو سکتی ہے۔

ابتدائی تعلیم کے مرٹے پر کچھ ایسے طلب خروجتے ہیں جن میں آئندہ اپنے طالب علم بنتے کی صلاحیت ہوتی ہے اند ان کے موقع کی جاتی ہے کہ آگے چل کر بڑے بڑے علمی کارناٹے انجام دے سکتی گے۔ ان طالب علموں میں بہت سے ایسے ہوتے ہیں جو والی پریشانیوں کی وجہے تعلیم جاری نہیں رکھ پاتے۔ ایسے ہی بہت سے طالب علم تازوی اسکول یا کامیع کے مرٹے پر رکھ سکتے ہیں۔ ایسے طالب علموں کو تعلیم جاری رکھ سکنے کا موقع نہ دینا ان کی صلاحیتوں کا خون کرنا ہے اور اس طرح بالآخر پوری قوم کو نقصان پہنچانا ہے۔ چنانچہ یہ ضروری ہے کہ ایسے طالب علموں کو مناسب دنیافت دیے جائیں۔ اگر ان کی تعلیمی صلاحیتیں اجاگر ہوں اور وہ قوم کے لیے مغیر نبات ہو سکیں۔

ہندستان میں اس وقت بوصورت حال ہے اس کے پیش نظر یہ ضروری ہے کہ زوجو ازوں کو تازوی تعلیم کے مرٹے پر منتقلت پیدا اور کاموں کی تربیت دی جائے۔ متوسط بیٹتے کا مسلمان زوجو ان ایک طرح کی "خونڈ ملازمت" کا خواہاں ہوتا ہے۔ ایسے پیدا اور کاموں کو پسند نہیں کرتا جن میں جسمی محنت دکار ہوتی ہے اور راتھ میلے ہوتے ہیں۔ لیکن اب یہ ضروری ہو گیا ہے کہ دنیافت پیشہ درانہ کاموں کی تربیت حاصل کرے۔ اس کے لئے جہاں ایک طرف اس بات کی ضرورت ہے کہ ایسے ترجیتی

مرکوز کی سہو تھیں ہمیا کی جائیں جن سے مسلمان نوجوان فائدہ اٹھا سکیں  
دہال دوسرا طرف یہ ضروری ہے کہ حاجت مند نوجوانوں کو مال  
اداروں کی جانب تاکہ وہ ان مراتع سے مستفید ہو سکیں۔ لیسا، ہی  
طبقہ کار ملکیتیں اور پیشہ مدانہ تعلیم کے میدان میں بھی اختیار کیا  
جا سکتا ہے، اس لیے کہ یہ دو شے ایسے ہیں جن میں مسلمان اپنے  
ہم وطنوں کے مقابلے میں کسی نہ کسی سبب سے بہت پچھے رہ  
گئے ہیں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ مسلمانوں کی تعلیم کے سلسلے میں  
جس منصوبے کی ابھی نشان دہی کی گئی ہے، اس کی تکمیل کیسے کی  
جائے۔ برستی سے اس میدان میں اب تک جو کام ہوا ہے وہ  
انہائی خفتر اور ناکافی ہے۔ وہ ادارے جن کا تعلق مسلمانوں کی  
فلکاں دیہیود سے ہے، اپنے تمام تردی سائل اور ساری توجہ یا تو  
دینی تعلیم پر مرکوز کیے ہوئے ہیں یا تیم خانے چلاتے ہیں۔ یہ بات  
راحتاً بڑی افسوس نہ ہے اور مسلمانوں کے سماجی شمور پر عام  
طور پر اور خاص طور پر اتفاقات کے اداروں پر بہت ہی کریں  
بصورہ ہے۔ ہندستان میں سلم اتفاقات کے پاس جو جایہ دیں اور  
اثاثے ہیں، ان کی مالیت تقریباً پانچ سو کروڑ روپے ہے۔ ان  
اثاثوں سے جو عمومی امنی ہوتی ہے آسے مسلمانوں کی تعلیم پر خرچ  
کیا جا سکتا ہے ایسی تعلیم پر جو انھیں سماج کا منفید اور کارکردن  
بناسکتی ہے۔ متحامی وسائل کو بھی بینجا کر کے ایک ایسا نہ  
تمام کیا جا سکتا ہے جس کی مدد سے ایسے ضرورت مند اور بصلاحت

نیو انوں کی ضروریات تعلیم پوری کی جاسکتی ہیں جو اپنی تعلیم کے  
شاذی مرحلے پر ہیں۔ دراصل، اہم مسئلہ ہے کہ کس طرح ایسی  
مُؤثر اور مناسب تنظیموں کو قائم کیا جائے جو مسلمانوں میں تعلیم کے کام  
کو آگے بڑھا سکیں۔ اس کام میں مسلم ایجوکیشنل سوسائٹی جیسی تنظیموں  
کو اپنا کردار ادا کرنا ہے۔ یہ کام پورے خصوص سے کرنے کا ہے۔ اس  
میں کوئی ایسی بات نہیں ہے جسے فرقہ دارانہ قرار دیا جائے۔ یہ کام  
ایک مرتبہ شروع ہو جائے تو از خود اس کی رفتار بھی بڑھے  
جائے گی۔

اس مضمون کے اختتامیے کے بیٹے ڈاکٹر ذاکر حسین کے ان الفاظ  
سے زیادہ وزوں الفاظ نہیں ہو سکتے جو انہوں نے ایک حصہ  
موتنے پر کہے تھے۔ آں انٹریا مسلم ایجوکیشنل کالفرش کے بچپن ہیں  
اجلاس میں جو علی گڑھ میں اریح ۱۹۵۲ء میں منعقد ہوا تھا،  
انہوں نے اپنے صدارتی خطبے میں یہ خال پیش کیا تھا:

"بدلے ہوئے حالات میں بھی اس نک کے  
مسلمانوں کے، جیسے کہ ہر ہندستانی گروہ کے، خصوص  
مسئل رہیں گے اور ان پر غور و بحث ہمارا فرض  
ہو گا۔ لیکن ان مسائل کا اور ان پر غور و فکر کا پس نظر  
دوسراء ہو گا۔ اب ہمیں ان پر غور کرنا ہو گا اس نقطہ نظر  
سے کہ کل کی بہود کے لیے بجزد کی خلاف بھی لازم ہے  
.... ہم مسلمان شہریوں کی ترقی کے مسائل پر مصی  
گے تو اس لیے کہ ان کا صحیح حل نہ ہونے سے مسلمانوں

ہی کو نہیں ساری قومی زندگی کو نقصان پہنچے گا اور  
ان کے صحیح حل سے ساری قومی زندگی فردوخ پاے  
گی.... آئیں دوسرا تقاضا اس سے بھی زیادہ اہم  
یہ ہے کہ ہم پر اب ذمے داری آئے گی جوں کوئی کم  
سائل تعلیم درستہت پر خود دنکر کی بھی .....  
مسلمان ہونے کے معنی یہ نہیں ہیں کہ آدمی ایک  
خاص جماعت سے تعلق رکھتا ہے اور اس کے  
دینوں اور سیاسی مفاد کی اُدھیر بُن میں لگا رہتا  
ہے۔ مسلمان پر ساری دنیا کی ذمے داریاں بھی  
ہیں، مسلمان ہونے کے معنی ہیں زندگی کا آئینہ مطلع  
نظر رکھنا، اقدار کا کوئی نظام ہانتا، اخلاق کے  
کچھ میوار تعلیم کرنا..... قوم کا سارا تعلیمی کام  
اب ہمارا بھی دیسا، ہی ہے جیسا کہ کسی اور کا۔  
ہم پر بھی اس کی راہیں روشن کرنے کا فرض ایسا  
ہی مالک ہوتا ہے جیسا کسی اور پر۔"

سہش  
پہنڈ معلمین

## ۲۲۔ ڈاکٹر ذاکر حسین - افکار و نظریات

ہندستان میں اپنے دوسری انفرادی اور اجتماعی زندگی کے سمجھی اہم پہلوؤں کا ذاکر صاحب نے بغیر مشاہدہ کیا اور اپنے علم اور مطالبے کی روشنی میں ان سے متعلق نظریات قائم کیے۔ ان کی تحریریں اور تصریحیں، ان نظریات کی آئینہ دار ہیں۔ یہاں ہم صرف دوچیزوں سے بحث کریں گے، ایک تریہ کہ ذاکر صاحب کے نزدیک توہیت اور قومی تعلیم کا تصور کیا تھا اور دوسرا یہ کہ فرد اور جماعت کے باہمی رشتے کو کس نظر سے دیکھتے تھے اور وہ کس قسم کا سماج تائم کرنا چاہتے تھے، وہ اصل یہ دو الگ الگ چیزوں نہیں بلکہ آپس میں مگبرا تعلق رکھتی ہیں۔

سو فوج کی حد بندی کرنے کے بعد ہمیں یہ بات مشکل مسلم ہوتی ہے کہ مخصوص کو کیسے شردوخ کیا جائے۔ خاباً اس حالت میں اس سے مدد ٹے گی کہ بگرذ اکر صاحب آج زندہ ہوتے تو ملک کے موجودہ حالات سے ان کے دل و دماغ پر کیا کیفیت ٹاریخ ہوتی۔ ان کے انتہائی کے بعد ملک کو نہایت شرمفاک فربتے والانہ

مادنات سے دوچار ہنا ٹاہے۔ درندگی اور بہیت کے اعتبار سے یہ بھی کم و بیش اسی دریے کے ہیں تو لک کے ٹوارے کے وقت رونما ہوتے تھے۔ ان واقعات سے ایک بار پھر ہمارے کاؤں میں ذا کر صاحب کے نہ افلاٹ گوئی بنے لئے ہیں جو انہوں نے جامہ کی سلو جبلی کے موقع پر شکرہ میں کامیگریں اور مسلم لیک دنوں کے رہنماؤں کو خاطب کرتے ہوئے کے تھے۔

”آج کہ میں باہمی نفرت کی جو آگ

بترک رہی ہے، اس میں ہمارا چن بندی کا کام دیواۃ پن معلوم ہوتا ہے، یاگ شرافت اور انسانیت کی سرزی میں کوچھ لے دیتی ہے، اس میں نیک اور متوازن شخصیتوں کے تاثر پھول کیسے پیدا ہوں گے، جوانوں سے بھی بہت ترسخ اخلاق پر ہم انسانی اخلاق کو کیسے سنبھال سکیں گے؟..... ہم جو اپنے کام کے تعاضوں سے پتوں کا احترام کرنا سکتے ہیں، آپ کو کیا بتائیں کہ ہم پر کیا گزرتی ہے، جب ہم یہ سنتے ہیں کہ بہیت کے اس بحران میں سوسوں نے بھی محفوظ نہیں ہیں.... خدا کے یہے سر جوڑ کر شیخے اور اس آگ کو بھایئے یہ وقت اس تھیت کا نہیں ہے کہ اسگی کسی نے ٹھان، کیسے لگی، آگ ہی ہوئی ہے اسے بھائی

ہے مسلسل باریں قوم اور اس کے زیر رہنے کا نہیں  
ہے، جہدیب انسانی زندگی اور دحشیانہ زندگی  
میں انتکاب کا ہے، خدا کے لیے اس لئے میں  
جہد پر زندگی کی بنیادوں کو کھوئنے نہ دیجیے۔

کتنا گہرا اور اور شدید کرب ہے ان الفاظ میں! آج کا ہندستان  
شہنشہ کے ہندستان سے مختلف ہے، تکمیل کے بعد حصے ہو چکے ہیں  
لہ دلوں سے اپنی اپنی جگہ آزالو اور خود غمار ہیں۔ لیکن قوم کے  
یتددیں سے ان الفاظ میں جو تعیل کی گئی ہے اس کی معنویت  
کم نہیں کہہ زیادہ اسی ہو گئی۔ اور آج موٹے سخن چند چوتھی کے  
بنیادوں کی طرف نہیں بکھر دیں میں بنتے والے سب کے سب  
خاطب ہیں۔ اس آواز میں ایک پیغام عمل پوشیدہ ہے جو ہم سب  
کو جدد جہد کی دعوت دیتا ہے۔

ہندستان کی تقدیر قومیت کے طاسے میں طرح طرح کی  
نکاویں ہیں۔ نہ ہب، ذات پات، تہذیب، زبان اور علاتے  
کی بنیاضر شدید اختلافات پائے جاتے ہیں اور یہ قومی یک جیتی  
لudem آنگی قائم کرنے کی کوششوں پر پانی پھر دیتے ہیں۔ ذاکر میں  
نے اس سلسلہ کی اہمیت کو محوس کرتے ہوئے کافی دیا پیٹھ کے  
بلڑ تقيیم استاد میں ۱۹۴۵ء میں فرمایا تھا:

”سلمانوں کو جو جزیر مخدوہ ہندستانی  
قومیت سے بار بار الگ کیچھی ہے، اس میں  
جہاں شخصی خوفزدگی، تنگ نظری اور دلیں کے

ستقبل کا سچھ تصور نہ قائم کر سکے کو دخل ہے،  
وہاں اس شدید پیشہ کا بھی مذاہدہ ہے کہ  
توی حکومت کے ماتحت مسلمانوں کی تمدنی ہستی  
کے خدا ہونے کا ذر ہے اور مسلمان کسی حال میں  
ہتھیت ادا کرنے پر راحی نہیں اور میں بھیتیت  
مسلمان، ہی نہیں، پچھے ہندستانی کی جیتیت ہے  
بھی اس پر خوش ہوں کہ مسلمان اس قیمت  
کے ادا کرنے پر تیار نہیں، اس یہ کہ اس سے  
مسلمانوں کو جو نقصان ہو گا سو ہو گا، ای، فرمہ ہند  
کہ تمدنی پستی یہیں کہاں سے کہاں پچھے جائے گا؟  
اسی نقطے میں ذاکر صاحب نے توی تعلیم کے مسئلے کا بھی ذکر  
کیا ہے اور تعلیم کے ساجھی اور ہندوی تصور کی روشنی میں اس  
عجمی کے حل کی طرف اشارہ کیا ہے۔ فرماتے ہیں،

”ہماری قومی تعلیم کا مسئلہ خاصاً پیروز ہے،  
مشلاً ہمارے دیس میں طرح طرح کے لوگ نئے  
ہیں، جن کی بولیاں الگ الگ ہیں اور نہ ہٹھے  
کے طریقے مختلف ہیں، عادتیں اور رسیں جدا جدا  
ہیں، مذہب میلہ مددہ علیحدہ ہیں، توی تعلیم کا نظام  
بنانے والوں کو سوچنا ہو گا کہ وہ نظام کی بھیتیت  
کی خاطر اور تحدہ قوم پیدا کرنے کے والے ہیں  
ان کفری قوں کو بالکل پس پشت ڈال دین یا

ہر جو بے اور ہر گھوڑے کو جس کا تمدنی اٹاٹھ اتنا  
ہے کہ اپنے افراد کی فدائی تربیت کا ذریعہ بن  
سکے، اس بات کا موقع دیا جائے کہ وہ اپنی تمدنی  
چیزوں سے تعلیم کا کام لے اور اپنی تعلیم سے اپنے  
تمدنی کی ترقی کی راہیں بنالے۔ اگر آپکے نزدیک  
تعلیم کا وہ نظریہ صحیح ہے جس کا ذکر میں نے ابھی  
کیا ہے تو غالباً اپنے شہروں کے ان مختلف گروہوں  
کو اپنے اپنے تمدنی سے تعلیمی کام لینے کا موقع  
وینا سیاسی و انسانی مندی کا تلقاضاً ہی نہ کجھا جائے  
گا بلکہ خود صحیح تعلیم کے لیے لازمی مانا جائے گا۔

درصل قومی یک جہتی اور قومی تعلیم کا یہ تصور اُس تصور سے  
بالکل مختلف ہے جو بعض قومی یک جہتی کے نام لیوا "بھارتی کرن"  
کے نام پر میں پیش کرتے ہیں۔ ان کے خیال میں اکثریت کی تہذیب  
ہی فقط ہندستانی تہذیب کھلانے کی مستحق ہے۔ اس لیے اسی کو  
تمام لوگوں پر سلطگر کے قومی یک جہتی کی صفات کی جا سکتی ہے  
یہ گردہ کثرت میں وحدت تلاش کرنے کا قائل نہیں اور اسی وجہ  
سے اُسے وحدت میں کثرت گواہا نہیں  
ذاکر صاحب کا قومی تعلیم سے متعلق یہ خیال تعلیم کے اُس تصور  
سے ہم آہنگ ہے جو انہوں نے متعدد یار مختلف مرتکبوں پر واضح  
کیا ہے۔ وہ ہے کہتے ہیں:

"سماج کی تمام مادی اور غیر مادی چیزوں پر

ذہن انسان کی پیداوار ہوتی ہیں۔ انسان کا ذہن اپنے کو ان چیزوں سے ظاہر کرتا ہے، یا یوں کہتے کہ ذہن اپنے کو اپنے سے باہر ٹھکلیں دیتا ہے۔ ان چیزوں میں اس شخصیت کے ذہن کا اثر بھی ہوتا ہے جس نے اخیس بنایا، اس قوم یا نسل کا اثر بھی ہوتا ہے جن میں اس نے یہ چیزیں بنائی تھیں۔ ان سب کا اثر یوں کہتے کہ ان چیزوں میں آکر چھپ رہتا ہے، سو جاتا ہے، کوئی نیا ذہن جب اخیس اپنے اندر قبول کرتا ہے تو یہ چیزیں ہوئی تویں اُبھرتی ہیں، سوئی ہوئی طاقتیں جائیں ہیں۔ تمدنی چیزوں کی ان سوئی ہوئی توتوں کو بھر سے کسی انسان کے ذہن میں جگلانے سے اس ذہن کی تعلیم ہوتی ہے، اور کسی چیز سے ذہن کی تربیت اسی حد تک کمجنگی چاہیے جس حد تک اس کی سوئی ہوئی تویں قبول کرنے والے ذہن میں جاگی ہیں۔ شلاً اپنے سے اپنے شر کو کوئی رُٹے جائے، ذہن کی کوئی تربیت نہ ہوگی، اگر پڑھنے والے کے ذہن میں پوری طرح یا کچھ نہ کچھ نہ کیفیات پیدا نہ ہوں جو کہنے والے پر طاری تھیں اور جیسیں اس نے اپنے کلام میں کہا یا لا کر چھپا یا تھا سلا یا تھا۔"

ہر تعلیم کا یہ تصور اصل میں تمنی یا تہذیبی اشیا کے لین دین کا معاملہ ہے۔ یہ لین دین صرف اس وقت ممکن ہے جب کہ یعنی اور دینے والے انہوں کی طبیعت میں کسی حد تک بیسانی ہو، اسی بات کو ذاکر صاحب نے کسی اور جگہ غصہ الفاظ میں اور جماں طور پر بول کہا ہے: "ذہن سروض اور ذہن موضوع میں مطابقت اور مناسبت کا خال رکھنا تعلیم کا بنیادی گروہ ہے: یہی وجہ ہے کہ ذاکر صاحب سب کے لیے ایک قسم کی تعلیم اور وہ بھی فقط کتابی تعلیم کے خلاف ہیں۔ ان کے نزدیک طلبہ کی بہت بڑی اکثریت ایسی ہے جو صرف ان اشیاء تمنی سے اپنی زندگی تربیت کا انتظام کر سکتی ہے، جن کا تعلق اختر کے کام سے ہے، پھر بنانے بجا ڈالنے سے ہے، توڑنے چڑنے سے، فرض کرنا سے ہے۔ ذاکر صاحب تعلیم میں نہیں افرادیت کے قابل ہوتے، وہ فرد اور سماج کے باہمی رشتے کو فرمی زندگی کی اصل بحثت تھے۔ انہوں نے ایک جگہ کہا ہے،

"ذہنی زندگی تو بغیر سماج کے ممکن ہی نہیں... ذہنی زندگی تو کسی ذہنی زندگی ہی سے پیدا ہو سکتی ہے، یہ چراخ ہی شہر کسی دوسرے چراخ سے ہی جلایا جا سکتا ہے..... اسی لیے ذہنی زندگی کے لیے، جو اصلی معنوں میں انسانی زندگی ہے، سماج کا درجہ لازمی ہے، بلکہ میں ہر سچے کی کچھ الگ الگ حیثیت

بھی خود بھلے ہے، مگر اسی حد تک کہ کوئی مل  
جسم سے رابطہ ہے لہد اسی کے اندر اپنی خود  
انجام دے رہا ہے، ایک سے کے کٹ جانے سے  
جسم میں کمی آ جاتی ہے۔ مگر وہ باقی ہو سکتا ہے،  
مگر حد تک سے اگر ہو کر باقی بھی نہیں  
ہو سکتا۔“

اسی لیے ذاکر صاحب کے نزدیک تعلیم عین جی صلایسوں کو  
ترتی دینے کا نام نہیں، اپنی جنت پختہ کرنا، نام دندندا یا آسائش  
حاصل کر لینا بھی تعلیم کا مقصد نہیں۔ اوندوہ ہی کسی فن میں کمال  
حاصل کر لینا، یا کوئی خاص مہارت پیدا کر لینا، تعلیم کا منصب  
ہے۔ تعلیم صرف اسی وقت تعلیم کہلانے کیستی ہے جب کہ وہ  
کسی جماعتی مقصد کے حوالے کا ذریعہ بن جائے۔ فرماتے ہیں،

”تعلیم مہارتوں سے نہیں ہوتی، مہارتوں  
کو اچھے مقاصد کا خادم بنانے سے ہوتی ہے۔...  
جب تک فرد اپنی قوتوں کو جماعت کی خدمت  
کے لیے صرف کرنا نہ سمجھے اس وقت تک اس  
کی پہنچندی جماعت کے انتشار کا باعث نہ  
سکتی ہے۔“

ذاکر صاحب کے انکار پر فلاطون اور جرمی کے بعض مفکرین  
کا گہرا اثر معلوم ہوتا ہے۔ ذاکر صاحب نے فلاطون کی شہرو آفان  
تضییغ ”ریاست“ یا ”حقیقت مدل“ کا ترجیح انگریزی سے آردو

بیکاری اور اس پر ایک مقدمہ لکھا اس میں وہ غلطیوں کے بعزم  
بیانی خیالات سے متفرق نظر آتے ہیں۔ لکھتے ہیں،

”حیات انفرادی کا پیدا جماعت کی غمزدگی“

ضد ایسی میں پورش پاتا ہے، من دیکشان  
طود پر ذہنی زندگی کے واژم ہیں۔ بچہ ہی مال  
کو مال بناتا ہے اور اس میں وہ سادی ذہنی  
خصوصیات پیدا کرتا ہے جو عورت میں محسن بخشیت  
بھس ہیں ہوتیں۔ اندماں ہی اپنی محبت اور  
شیفتنگی سے پہنچ کی ذہنی زندگی کو وہ مستابع  
گلکل ای رہ سکتی ہے جس کا ہول دنیا کی اور  
کوئی چیز نہیں ہو سکتی..... غلطیوں کے نزدیک  
انسان محسن انفرادی چیختت نہیں رکھتا بلکہ اپنی  
تمام صلاحیتوں کو دیجہ کمال یہ کہ پہنچانے کے لیے  
کسی جماعت کسی ریاست کی رکنیت کا مستابع  
ہوتا ہے۔ اچھا آدمی اپنی ریاست، ہی میں پیدا  
ہو سکتا ہے؟

ذاکر صاحب کے تعلیمی انکار پس غلطیوں کے اس اصول کی بھی  
بھلک دکھانی دیتی ہے جسے اس نے ”تحصیں کار“ کے اصول کا نام  
دیا ہے۔ مقدمے میں اس کی وضاحت اس طرح کی گئی ہے،

”غلطیوں فرو کو جسم اجتماعی کا ایک عذر“

ہانتا تھا۔ اس لیے اس نے اس اخلاقی سفت

پرہیث کی جس کی وجہ سے آدمی ہوئے نفس کا  
بندہ بن جانے کے بجائے ضبط نفس سے کام لیتا  
ہے اور جماعت کی فلاح کے لیے بس ایک کام  
اختیار کر لیتا ہے یعنی اپنے ذلیفہ اصلی کو پیدا کرتا  
ہے۔ اس انفرادیت کے بجائے جو جموریت کے  
پردے میں پھیلی ہوئی تھی، فلاطون اجتماعی  
تعارف کا پیام دیتا ہے اور اس کی تکمیل کے لیے  
تخصیص کار کا اصول ہمیشہ کرتا ہے۔ تاکہ ہر فرد  
اور ہر طبقہ اپنے فرض مفہوم کو تناہت اور خوشی  
سے انجام دیتا رہے۔ اپنا "وصرم" پیدا کرتا  
رہے کہ فلاطون کی نظر میں یہی اجتماعی زندگی  
کا سچا اصول یعنی عدل ہے..... اس تخصیص کار  
کو کامیاب بنانے کے لیے لازمی ہے کہ ہر فرد  
اور ہر طبقہ کو اس کے دنیا یت مخصوص کے لیے  
تیار کرنے کا انتظام کیا جائے، یہ تعلیم کا  
کام ہے۔

ذاکر صاحب فلاطون کے اس نظریت کے حاوی تو نہیں، جس کے  
مطابق ہے سماج کو تین طبقوں میں مستقل طور پر تقسیم کرتا ہے یعنی  
حکراں، نسلیخیوں کا طبقہ، ریاست کے حافظوں، جنگ آزماؤں کا طبقہ  
اور دولت پیدا کرنے والوں ای اعانت کشوں کا طبقہ، مگر ذاکر صاحب  
فلاطون کے اس معاملے میں ہم تو اسلام ہوتے ہیں کہ سماج میں

تھیں کار کا اصول کا فرما ہو تاچاہیے کہ ہیں و کام ہے جس کے ذریعے فرد نہ صرف سماج کی خدمت کر کے اے مستحکم اور پا یدار بن سکتا ہے بلکہ خود اپنی نشوونما کا اہتمام کر سکتا ہے۔

ذاکر صاحب فلاطین کے اس خیال کی بھی تائید کرتے ہیں کہ تعلیم و تحقیقت ریاست کا کام ہے۔ انہوں نے بنیادی قومی تعلیم کی دوسری سالانہ کانفرنس،<sup>۱۹۳۶ء</sup> میں اس خیال کی وضاحت ان الفاظ میں، اگر:

”میں سمجھتا ہوں کہ بنیادی تعلیم کا کام ریاست کا کام ہے، یہ اتنا بڑا اور اتنا پھیلا ہو کام ہے کہ جو کوئی کوشش اسے سیست نہیں سکتیں لیکن اگر ریاست کسی ایک فرستے یا گروہ کی حکومت کا نام ہے تو یہ ایسی طبقی پھر تی چھاؤں ہے کہ تعلیم سمجھی ریاست ویریکٹ سیدھے راستے پر نہیں چل سکے گی۔ ہاں ریاست اگر سماجی زندگی کی اس تنقیم کو کہتے ہیں جس کی بنا عدل پر ہو، جو خود بوز بردار اپنی اس بنیاد کو مضبوط کر کے اضلاعی ترقی کرتی جاتی ہو اور دن پر دن اپنے شہروں کی کوشش سے ہر گروہ لود ہر طبقہ کیسا ہر کوئی کی اخلاقی شخصیت کی پوری ترقی کا راستہ اس میں ہے اور ہم ہوتا جاتا ہو، تو پھر تنقیم ایسی ریاست کا سب سے ضروری کام ہے اس

یہ کہ خداوس کی اخلاقی ترقی اس کام سے  
ہوتی ہے۔"

تعلیم میں اور خاص طور پر ابتدائی تعلیم ہیں جسے بیان دیا گی تعلیم  
بھی کہتے ہیں، ذکر صاحب نے ہاتھ کے کام پر بہت نظر دیا ہے  
کہ یہی ان کے نزدیک اس عمر کے پچھلی کی تعلیم کا حوزہ اور  
موثر نہ دیہے ہے مگر وہ تعلیمی کام کو میکانیکی عمل بنانے کے خلاف  
ہیں بیکوں کہ بلا سوچے کچھے کسی عمل کو بار بار دہراتا تعلیمی کام نہیں  
ہے۔ تعلیمی کام صرف دہی ہے جس سے ذہنی اور اخلاقی تربیت  
ہو۔ وہ کہتے ہیں :

"پچھے کام کا درس دہی ہے جو پچھوں میں  
کام سے پہلے سوچنے اور کام کے بعد جانچنے اور  
پرکھنے کی عادت ڈالنے تاکہ کام سے اس بات  
کی عادت سی ہو جائے کہ جب کبھی کوئی کام  
کریں، ہاتھ کا پادا غلام، اس کا پورا پورا حق  
ادا کرنے کی کوشش کریں۔ کام کو تعلیم کا  
ذریعہ بنانے والوں کو ہر دم یاد رکھنا چاہیے  
کہ کام ہے مقصد نہیں ہوتا۔ کام بس کچھ کر کے  
وقت کاٹ دینے کا نام نہیں۔ کام خالی دل لگی  
نہیں، کام کھیل نہیں، کام کام ہے، یا مقصد  
محنت ہے، کام دشمن کی طرح آپ اپنا کابہ  
کرتا ہے، پھر اس میں پورا اترتا ہے تو

وہ خوشی دیتا ہے جو کہیں نہیں۔ کام ریافت ہے  
کام جادت ہے:

ذاکر صاحب تعلیم کے علاوہ معاشیات کے بھی طالب علم تھے  
شمسیہ ۱۹۷۰ء میں "سرایہ داری" کے موضوع پر انہوں نے دہلی فیورٹی  
میں جو کچھ دیے تھے، وہ ان کے اقتصادیات سے تعلق نظری  
تشریح کرتے ہیں۔ وہ "سرایہ داری" کو ایک تہذیبی اور تدبی نظر  
کی حیثیت سے سمجھنا چاہتے ہیں۔ وہ اس معاملے میں سائنسی نقطہ نظر  
کے حامی ہیں۔ وہ ان سماجی حرکات کی کھوج کرنا چاہتے ہیں جن  
سے "سرایہ داری" عالم وجود میں آئی اور پو ان چڑھی۔ وہ اس  
کی اچھائی یا برائی پر حکم لگانا نہیں چاہتے۔ مگر یہ کچھ بھی سی بات  
سلام ہوتی ہے کہ ایک شخص جو اخلاقی اقدار کا پیرو ہو اور جس نے  
اپنی حیات عزیز کا بیشتر حصہ ان کی خدمت میں صرف کیسا ہو  
"سرایہ داری" جیسے ایک سماجی منہض کو خالص محرضی نقطہ نظر  
سے سمجھے اور سمجھائے۔ اس نقطہ نظر کو اپنانے میں غالب ایکیں  
اپنے استاد زوم بارٹ کی پیروی مقصود ہے، جیسا کہ انہوں نے  
اپنے پہلے کچھ میں خود واضح کیا ہے۔ مگر ذاکر صاحب کا آخری لکھر ان  
کی آرزو دل کی خلازی کرتا ہے: یہاں انہوں نے آئینہ حال میں  
مستقبل کی جھلک دکھائی ہے۔ فرماتے ہیں: "جب سماج کے قابو  
میں پوری سیاست آجائے گی اور جب وہ ذاتی ملکیت کے بجائے  
اجتماعی ملکیت ہو جائے گی صرف اسی وقت یہ ممکن ہو گا کہ تمہیں  
اجتماعی کا حالاتِ غنست پر اختیار ہو گا۔" اُس وقت ذاکر صاحب

نے بشارت دی تھی کہ ہندستان میں سرمایہ داری اپنے مفاد کی  
 خاطر ضروری تنظیم کرے گی اور جب وہ نامستول پاگلوں کی سی حکومتیں  
 کرچے گی تو سماجی ضریر بیدار ہو گا اور اپنا نور دکھاتے گا اور اس  
 سیاست کو جس کی بنیاد اُلیٰ فائدے پر ہے، ایسی سماجی سیاست  
 میں تبدیل کر دے گا جو منصوبہ بندی کے ذریعے سب لوگوں کی ضرورتیں  
 پوری کرنا اپنا مقصد بھیجے گی۔ اس وقت زاکر صاحبِ بخششی صرفت  
 کے ساتھ کہا تھا کہ نہ جانے وہ دن کب آئے گا اور تظری پر گوہر  
 ہونے تک کیا کچھ گزرے گی۔ مگر ہم جانتے ہیں کہ ان کی زندگی  
 ہی میں اس منزل کی طرف نکل نے قدم ٹڑھانا شروع کر دیا تھا،  
 گوگر بہت بھیک اور سست رفتاری کے ساتھ۔ دیکھیے اُن کے  
 خواب کی تعبیر کب ہوتی ہے؟

---

## ۲۳۔ ٹیکور، بحیثیت معلم

ریندرنا تھم ٹیکور ایک عظیم شاعر کی حیثیت سے منظر عام پر آتے۔ ان کی شہرہ آفاق تصنیف ٹیکتا تبلی نے انھیں دنیا کے چوٹی کے ادیبوں کی صفت میں ایک ممتاز مقام بخدا۔ انھیں اپنے ٹیکتوں کے اس سمجھو سے پر ۱۹۱۲ء میں نوبل پرائز لا جو اس بات کا اعتراض تھا کہ عالمی ادب میں یہ ایک اعلیٰ پائے کاشاہکار ہے۔ اس کی بدولت ذر صرف ٹیکور کو عالمگیر شہرت حاصل ہوئی، بلکہ اس سے دنیا میں ہندستان کا نام روشن ہوا۔

اگرچہ ٹیکور کی زندگی میں شعرو ادب کا پہلو سب می نہیاں ہے، لیکن وہ دراصل ایک ہمہ گیر شخصیت کے مالک تھے۔ ان میں شخصیتیں شاذ ہی نمودار ہوتی ہیں وہ ایک زمانے کی بہترین درج کا آورش پیش کرتی ہیں۔ ایسی ہی عہد آفرین شخصیتوں کے ہارے میں کہا گیا ہے۔

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پر روتی ہے  
ٹڑی مشکل سے ہوتا ہے جن میں دیدہ در پیدا

میگد یعنی اسی قسم کے ایک دیدہ درستہ۔ انھوں نے فتویں  
لیفڑ کے ہر میدان میں نئی راہیں بنکالیں۔ شاعری ہو یا موسیقی،  
صورتی ہو یا رقصی، فدا مانگاری ہو یا ادا کاری۔ فرض، ہر فن  
میں ڈیگور نے اپنے ساحرانہ کمال سے نئے جادو چکائے۔ گویا انھوں  
نے جس چیز کو چھوپیا، اسے پارس بنا دیا۔ تاریخِ انسانی میں ہر  
ایک صفتِ فن میں الگ الگ ایک سے ایک بڑھ کر فن کا رمل جائے  
گا۔ مگر ایسی ہستیاں بہت کم نظر آئیں گی، جن کی تمام نون میں  
بیک وقت خلقتِ قلم کی عینی ہو، ڈیگور کے متعلق غالباً یہ ہبنا پسح  
ہو گا اظر

انجمن خواں ہمہ دا زند تو تہنا داری  
ڈیگور گیت سمجھتے تھے۔ اس کی 'دھن'، لے اور تال بھی مقرر  
کرتے تھے۔ خود گاتے بھی تھے اور رد سر دل کو گلا۔ اسکھاتے بھی  
تھے۔ وہ مدارا ملکتے تھے، خود ہی ہے ایت کاری کرتے تھے اور ادا کا  
کی جیشت سے اس میں حصہ بھی لیتے تھے۔ اور پھر ہی ہیں  
کہ ڈیگور نے اپنی ذات کو فقط نون لیفڑ کی جنتِ سکاہ اور فردوس  
گوش کا اسیر بنایا ہو۔ انھوں نے علمِ عمل کے ہر طریقہ صبر آزا  
اہد ہمتِ شکن سفر میں بھی نئے نئے راستوں کی نشان دہی کی۔  
ان کا دنیا کے عظیم معلیین کے ملٹے میں بھی ایک خاص معتمام  
ہے۔ انھوں نے شاہتی بیکیتیں میں جو تعلیمی تجربے کیے دہ کئی اھبار  
سے تعلیمی کام کرنے والوں کے لیے مشغیل راہ کی جیشت رکھتے ہیں۔  
کسی بھی جامِ شخصیت کو بیجے۔ اس کی زندگی کے تمام

پہلوں میں ہم سہنگی پائی جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کی طبیعت میں ایک خاص تسم کا ٹھہراؤ اور گرانی ہوتی ہے۔ میگر کی ذات پر یہ بات باکھل صادق آتی ہے۔ ان کا فکر یا فلسفہ 'حیات'، ان کی شاعری اور تعلیمی نظریہ، ان کا سماجی احساس اور سیاسی شعروں کا کردار اور عمل، غرض ان کی شخصیت کے سمجھی پہلوں آپس میں مربوط ہیں اور ایک درستے کو آجاگر کرتے ہیں۔ یوں سمجھئے کہ گویا یہ سب الگ الگ مختلف ساز ہیں جو، ہم رشتہ ہو کر ایک نغمہ دل اور زمین کی شکل میں ڈھلتے ہیں۔

لہذا میگر کے تعلیمی نظریات کا جائزہ یعنی کے لیے ضروری ہے کہ ان کے فلسفہ 'حیات' پر نظر ڈالی جائے۔ میگر کے نزدیک گل کائنات ایک ہمہ گیر توت کی منظہر ہے۔ وہ تمام زمان و مکان میں جاری، طاری اور ساری ہے۔ اسی لیے انہیں ہرشے میں ایکتا اور پیغمخت کے اصول کی کارفرائی نظر آتی ہے۔ چاہے وہ جاندار ہو یا بیجان، انسان ہو یا جوان، وہ نباتات کی تسم سے ہو یا جمادات کی۔ انہیں ہر ایک انسان میں، پرندوں چندوں میں، درخت، پردوں میں چھول ہیں، کوہ ساروں دریا یا میں چانداً سرخ اور ستارے میں ایک شعاع ملکوتی جلوہ گز نظر آتی ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ میگر کے نزدیک ہر چیز قابل احترام ہے اور محبت کی مستحق۔ ان کی نظر پرستی انسان دستی اور بنی اسرائیل کی اصل بنیاد یہی ہے۔ انہوں نے اپنے گیتوں کا جو ہیر "گیتا تجلی" کے نام سے پیش کیا ہے، وہ ان کے اسی اور اسکے اور احساس کا منظہر ہے۔ اس میں ہر جگہ

یہی خیال شاہزادہ دجدان کے بعد میں دکھائی دیتا ہے۔ ایک بات اور قابل ذکر ہے کہ انھیں خدا کے دجد کا اوداک ایسی جگہ ہوتا ہے جسے عمراً ناقابل اختناک بھاجاتا ہے۔ ملائیں کے ایک گیت میں ہے:

”خدا کی ذات سے آشنائی کرنا چاہتے ہو تو سکین  
نادار اور پامال مخلوق سے قربت حاصل کرو...“  
دوسری جگہ لکھتے ہیں:

”حودشتا اور تسبیح کو چھوڑو۔ تم مراتبے کے عالم میں  
اس مندر کے ایک گوشے میں مجھے کس سے دھیان  
لگاتے ہوئے ہو؟ آنکھیں کھو۔ دیکھو بھسا را خدا  
نکھارے سائنس کہاں ہے؟“

وہ تو دہاں ہے، جہاں ہل چلانے والا نخت زمین  
جوت رہا ہے اور جہاں شرک بنانے والا پھر توڑ  
رہا ہے۔ وہاں کے ساتھ چلپلاتی دھوپ اور موسلا  
دھار بارش میں رہتا ہے۔ اس کا بیاس خاک  
آلودہ ہے۔ تم اپنی پاک صفات جبا اتمار بھینکو اور  
اس کی طرح خاک اور مٹی میں کام کرنے کے لیے  
آجائو....“

اسی لیے میگر کے نزدیک حقیقی عبادت کا مہنوم ہے مخلوق خداوندی  
کی دلجمی۔ وہ بکتے ہیں:

”میں لوگوں کی خوشی اور فرم عن شرکیہ نہیں ہوتا“

اس کے منی ہیں کہ میں تیری (خداگی) رفاقت  
نہیں کرتا۔ میں اپنی جان کو بچا بچا کے رکھتا  
ہوں اور اس حیات جادوائی کے دیس سندھ  
سے ہمکنار ہونے سے غریم رہتا ہوں۔"

اسی طرح ٹیگور دردمندی کو انسانیت کی روشن قرار دیتے ہیں۔  
ان کے نزدیک درد آشنا دل کا مرتبہ بہت اونچا ہے۔ ان کے ایک  
جیت میں تقریباً دوسری خیال موجود ہے، خوابآل کے اس شر سے  
ظاہر ہوتا ہے ۔

بچا بچا کے تو رکھ آئندہ ہے وہ آئندہ  
جو شکست ہو تو فریز تر ہے بھاگ آئندہ سازیں  
ٹیگور گو کہ بنیادی طور پر حیثیت پسند داق ہوئے ہیں لیکن ان کی  
حیثیت پسندی اس جہان آب دل کی مادی حقیقوں سے نسرا  
کرنے کی ترغیب نہیں دیتی۔ ان کے ہاں من کی دنیا اور تن کی دنیا  
کے ڈانڈے ملتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں ۔

"میرے نزدیک نجات حاصل کرنے کا طریقہ ترکو  
دنیا نہیں ہے۔ میں سرخوشی کے ہزار بعد رُشتول  
میں منسلک ہو کر بھی آزادی سے ہم کنار ہوتا چاہتا  
ہوں۔"

بعض ماڈرائی اور ما بعد الجیاتی ظسلی ایسے ہیں، جو حیثیت  
کو ایک جاد اور غیر تینر پر رکھتے ہیں۔ ٹیگور کے ہاں ساری  
کائنات میں حرکت اور تہذیل کا قانون کا رفرما ہے۔ چنانچہ ان کے

ایک گیت میں ہے:

”تمام چیزیں شرک ہیں۔ وہ رکتی نہیں ہیں۔ اور  
ہی یقینے مڑ کر دیکھتی ہیں۔ انھیں کوئی قوت آگئے  
بڑھنے سے نہیں روک سکتی۔ وہ ہمیشہ روایاں

روایاں رہیں گی۔“

میگور کے فلسفے کے چند اہم پہلوؤں کی طرف ادپر اشارہ کیا گی  
ہے۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ میگور کے نظر میں جو نظرت پرستی یا  
انسان درستی پر اتنا زدر ہے نہ دراصل یورپ کی <sup>وہ نظرت</sup> Humanism  
اور <sup>وہ نظرت</sup> کی تحریکوں کا اثر ہے۔ مگر یہ خیال صحیح نہیں ہے  
میگور کی ادبی تخلیقات اور ان کی زندگی کا گہری نظر سے مطالعہ کیجئے  
تو معلوم ہو گا کہ ان کے فلسفے کی جگہیں ہندستان کی قدیم تہذیب میں  
پیوست ہیں۔ وہ درحقیقت دیدانتی فلسفے کے پیر ہیں۔ ابتدہ اس  
میں کچھ شک شیں کہ انہوں نے مغربی تہذیب و تمدن کا بخوبی مطالعہ  
کیا اور اس کے صحت مند اور تو انا عناصر سے وہ متاثر بھی ہوئے۔  
چنانچہ انہوں نے جگہ جگہ اس بات پر نظر دیا ہے کہ چیزوں کو جاننے  
اور پر کھٹے میں عقل کی کسوٹی استعمال کرنی چاہیے اور سامنی نقطہ  
نظر کو اپنانا چاہیے۔

میگور نے ثانی تکتین میں تعلیم کی جو داغ بیل ڈالی، اس میں  
ان کے فلسفے کی جھلک صاف صاف دکھائی دیتی ہے۔ مثلاً انہوں  
نے ۱۹۰۷ء میں بریم چریہ آشram کے نام سے جو مدد فائدہ کیا اس میں  
بچے کو نظرت سے قریب لانے کا خاص اہتمام کیا گیا تھا۔ ان کا یہ

مدرس صحیح سخنی میں سمجھ لی ہوا کام درس تھا۔ بستی کے خورد غونما اور  
ہڑپنگ سے دور دنخوں کے سایے تے، باخوں، جھاؤں اور  
سکون میں، آزادی اور بے سانچی کے احوال میں شیگور نے پھوپھوں  
کی ایک نئی دنیا بسانی اور وہاں ان کے تجھیں، تجھر اور تجھس کو بروے  
کار لانے کے بے شمار مواقع فراہم کیے گئے۔ میگر وہ پھوپھوں کو شروع  
ہی سے تہذیب و تمدن کا بناہ پہنچا کر ان کی نظری آزادی اور  
خوشی نہیں چھیننا چاہتے تھے۔ ان کا خیال تھا کہ:

جو بچہ شہزادے کی طرح پرستخت بیاس سے  
زین ہے اور جس کی گردن میں موتویوں کے  
ہار آریزاں ہیں وہ کھیل کی برجستہ خوشی سے  
ناآشنا رہتا ہے۔ اس کا بیاس ہر قدم پر اس  
کے پیر کی زنجیریں بن جاتا ہے۔ اس کی خوف  
سے کہکھیں اس کا بیاس میلانہ ہو جائے وہ  
دنیا سے الگ تھلک رہتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ  
ہٹنے جلتے سے بھی ڈرنے لگتا ہے.....

میگر بھی ہشہور عرب صوتی شاعر خلیل جبران کی طرح پھوپھوں کی  
حصہ میت اور ان کی آزادی کے بڑے دلدارہ ہیں۔ وہ ایک گیت  
میں کہتے ہیں:

ہکانات کے لاحدہ دمند کے گنارے پرچے  
ایک دوسرے سے ملتے ہیں۔ وہ ریت سے اپنے  
گھر دندے بناتے ہیں۔ اور خالی گھونگوں سے کھلتے

ہیں۔ وہ مُرچھائی ہوئی پتوں سے کشیاں بناتے ہیں۔ اور انہیں دیسخ اور اتحاد سمندر میں تیر کر خوش ہوتے ہیں..... وہ (تا جروں کی طرح) سمندر کے پوشیدہ خزانے حاصل کرنے کی جستجو نہیں کرتے..... وہ جاں پھینکنا نہیں جانتے۔“

چنانچہ شانستی بیتمن کی آزاد فضا میں ڈیگر نے بچوں کو قدرت سے ہم آہنگ ہونے، اس سے سیکھنے اور خوشی حاصل کرنے اور لطف اٹھانے کے خاطر خواہ مواثیق فراہم کیے۔ ڈیگر کا خال تھا کہ مر سے کے کمرے جو دیواروں اور چھوٹوں سے گھرے ہوتے ہیں، بچوں کے تخیل، ایقون اور اٹھان کو محدود کر دیتے ہیں اور کھلی جگہ میں بچوں کے لیے نہ صرف جسمانی لحاظ سے جلت پھرت کی بے حد گنجائش ہے بلکہ ان کی ذہنی دست اور روحانی ترقی کے بے شمار مواثیق ہیں۔ اس طرح ان کے جسم، روح اور عقل کی متوازن نژادیاں ہوتی ہے اور ان کی زندگی کل کائنات کے ساتھ مردود ہو جاتی ہے کہ تعلیم کا اعلیٰ مقصد یہی ہے۔ رو سو کی طرح ڈیگر نے بھی ذکر کیا ہے کہ رامن کردسو کے سوانح حیات بچوں کے لیے نہ صرف دل جپی کا باعث ہیں بلکہ آدیش ثابت ہوں گے۔ یہی وجہ ہے کہ ڈیگر کو قدیم ہندستان کے روایتی تعلیمی ادارے گردکل میں نکاں کی تعلیمی نجات کا سامان بھائی دیا اور انہوں نے اسی تسلیم کی ایک درس گھاٹ شانستی بیتمن میں قائم کرنے کی کوشش کی جیسا کہ پہلے کہا

جا پکا ہے۔

مگر اس بیان سے یہ غلط فہمی نہیں ہوئی چاہیے کہ میگور درود  
کی طرح پچھے کو سماجی اثرات اور باضابطہ تعلیم سے بچانا چاہتے تھے۔  
میگور جہاں فطرت کے پرستار ہیں، دہاں وہ سماج کے بھی قائل  
ہیں۔ ان کا قول ہے کہ ”کمال حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم  
جانی طور پر توحشی ہوں لیکن ذہنی لحاظ سے ہندب اور شایستہ  
ہوں۔ ہم میں یہ دنوں صلاحیتیں بیک وقت ہوئی چاہیں کہ فطرت  
کے ساتھ نظری انداز میں پیش آسکیں اور انسانی سماج میں تمام  
انسانی آداب کی پابندی کر سکیں“۔

ڈیگور کے نزدیک تعلیم میں آزادی اور کھلی کو دی بنیادی  
چیز ہے۔ وہ تعلیم کے اس پہلو پر اتنا زور دیتے تھے کہ اسیں  
بنیادی توبی تعلیم کے خود کفالتی بنائے جانے پر نکتہ چینی کرنی  
پڑی۔ گاندھی جی کی تجویز تھی کہ بنیادی درسے میں بچوں کے ہاتھ  
کے کام سے اتنی آمدی ہو جانی چاہیے کہ اس سے استاد کی ت hawkah  
ادا کی جاسکے۔ ڈیگور کو یہ تجویز نامناسب معلوم ہوئی اور اس کا  
انہار انہوں نے اپنے اس بیخاں میں کیا، جو انہوں نے لکھتے ہیں  
ہونے والی ﴿۱۹۳۰﴾ کی کلی ہند تعلیمی کائفنس کے موتھے پر دیا تھا۔  
دہاں انہوں نے کہا ”.... میں اس سماج یا قوم کو مبارکباد نہیں  
دے سکتا، جو اٹلیاں کے ساتھ بیشتر بچوں کے نصاب تعلیم سے  
کھل کوکو خارج کر دے اور اس کی جگہ استادوں کو خود غرضی کی  
ترغیب دے کر وہ بچوں کی محنت کو بازار میں نہیں تھیں۔“

اس کا مطلب یہ نہیں کہ شیگر تعلیم میں جسمی محنت و مشقت اور  
نفع بخش کام کے خالص تھے۔ اصل بات یہ ہے کہ وہ پئے کی آزادی،  
خوشی اور اس کے کھل کرد کے حق کو کسی قیمت پر تربان نہیں کرنا چاہتے  
تھے۔ انہوں نے خود اپنے مردے میں پھوٹ کے لیے مطابق تقدیرت 'آرٹ'  
سینکڑت دیغیو مضاریں کے ساتھ ساختھ حرنسے کا کام بھی بخوبی کیا تھا۔  
یعنی ان کے نصاب تعلیم میں حرمہ آمری کا ندیہ نہیں بلکہ اخبار ذات کا  
وسیلہ سمجھا جاتا تھا کہ پئے مختلف خام اشیا کا استعمال کر کے خوبصورت  
چیزیں بنائیں اور وہ اُن کی اپنی تخلیقی قوت اور جسمانیاتی ذائقہ کی  
تسکین کا ذریعہ بنیں۔ ابتدائی تعلیم کی منزل ختم کرنے کے بعد زوجائیں  
اور بالغول کی تعلیم میں شیگر نے محنت و مشقت اور سماجی خدمت  
کے کام پر بہت زندگی اپنے۔ انہوں نے کہا کہ تعلیم کو عوام کی زندگی  
کے دھارے سے باہر نہیں نکالتا چاہیے بلکہ یہیں عملی صستی تربیت اور  
مل جمل کر کام کرنے کی صلاحیت کی طرف مدرسہ اور سماج میں زوں  
چگدری ہیان دینا چاہیے اور ایسے پروجیکٹ چلانے چاہیں۔ جن سے  
عوام کی اتفاقادی، اخلاقی اور جسمانی حالت بہتر بنائی جاسکے۔

دوسری بڑی چیز جس پر شیگر نے تعلیم میں بہت زندگی اپنے  
تھے تخلیقی اخبار ذات کے مواد فراہم کرنا۔ ان کا قول ہے اُنکے  
ایسی شخصیت کے ایک بڑے حصے کا اخبار بعض الفاظ کے ذریعے  
نہیں کر سکتا۔ لہذا اس کے لیے کوئی اور زبان تلاش کرنی پڑے  
گی۔ نقوش اور رنگ، حرکت اور آہنگ یعنی اس غرض سے تعلیم  
میں آرٹ، ناچ اور سینکڑت دیغیو کا التزام کرنا پڑے گا۔ تاکہ شخصیت

کے ان پوشیدہ جواہر کو جلا دی جاسکے، جن کے انہار کے لیے زبان  
کا دیسلہ ناکافی اور ناموزعیل ہے۔ میگر کے ہل اس کی ضرورت  
صرف اس لیے نہیں کہ اس سے فرد کو اپنی جگہ تسلیم حاصل کرنے  
کا سہارا مل جائے گا بلکہ اس لیے کہ اس کے ذریعے اس عظیم قوت  
کا جلد منظر عام پر آئے گا جو کائنات کی ہرشے میں موجود ہے۔

میگر کے نظریہ تعلیم کا تیسرا اہم عنصر بین الاقوایت ہے۔ پونک  
ہ بینادی طور پر دیدانتی فلسفے کے پیرد ہیں، اس لیے بلا امتیاز  
زیک دش، قوم دلت، دین دزہب وہ تمام نوع انسانی کا اقراء  
کرتے ہیں اور وہ سیاسی تنگ نظری یا نذری تھسب کی بنابر کسی  
قوم یا جماعت سے نفرت تو درکار مختار کو بھی بدا نہیں رکھتے۔  
اسی قسم کی ہستیوں کی ترجیحی جگہ نے اس شعر میں کی ہے ۰

آن کا جو فرض ہے وہ اہل سیاست جانیں

میرا پیغام مجتہ ہے جہاں تک پہنچے

میگر کے نظریہ بین الاقوایت کی تھی میں آن کا فلسفہ تو ہتا  
ہی، لیکن اس کو مزید تقویت ان حالات نے پہنچائی، جو ہندستانی  
اور دنیا میں اس صدی کے ادائیں میں رو نہما ہوئے۔ انہوں نے  
ایک طرف ہندستانیوں کی غلامی اور تباہی بہت شدت کے  
ساتھ خوس کی جو برطانوی سامراج اور انگریزی قویت کی  
جا رہا تھا عملی کا تیجہ تھی۔ دوسری طرف انہوں نے پورپ اور  
اموکا کے سفر کے دروازے پہلی بجگہ عظیم کے اثرات کا مطالعہ کیا۔ اس  
سے انہیں یقین ہو گیا کہ تنگ نظر قوم پرستی یا قومی تنگ نظری بہت

بڑے خlearات کا پیش نہیں ہے۔ اس سے ان کے دل میں یہ خیال پیدا ہوا کہ انھیں اعلیٰ تعلیم کا ایک ایسا اداہ قائم کرنا چاہیے جن کی بنیاد بین الاقوامیت کے دستیع تصور پر قائم ہو۔ دشمن ہمارتے اسی خیال کی عملی نشانہ ہے۔

وہ کہتے ہیں:

"اُن انی نسلوں میں واتھی چند امتیازات پڑے  
جاتے ہیں۔ ان امتیازات کو قائم رکھنا  
چاہیے۔ ان کا احترام کرنا چاہیے۔ تعلیم کا  
فریضہ یہ ہے کہ ان اختلافات کے باوجود انسان  
یک بہتی کو استوار کرے اور (ظاہری) تنہاد  
کے دیرانے میں سے سچائی کو ڈھونڈنے کا کام  
چنانچہ دشمن ہمارتے ہیں اسی مقصد کے پیش نظر مشرقی اور  
مغربی دونوں تہذیبوں کے مطابعے کا انتظام کیا گیا تاکہ مختلف  
قومیں کے ادبی، فرمادی اور فلسفیانہ کارناموں کا صحیح احساس  
پیدا کیا جاسکے۔"

ٹیگور کے فردیک بین الاقوامیت اور قومیت کے تصور میں  
کوئی لازمی نہ کرواد نہیں۔ اس لیے کہ بنیادی طور پر ان کا ملک  
انسان دوستی ہے۔ اس کا اخبار جتنے موثر انداز میں ان کی  
مشہور نظم "آزادی" میں کیا گیا ہے دیسا شاید ہی کہیں اور  
ٹھیک۔ اس کے بعض حصے بطور مثال ملاحظہ ہوں:  
"جہاں دل خوف دہرا اس سے پاک ہے اور سر پنجد

ہے.... جہاں چھوٹی چھوٹی مقامی، دیواروں کے ذریعے دنیا کو الگ الگ بخڑوں میں باشنا ہیں گیا ہے۔

جہاں الفاظ سچائی کی گھرائی سے نکلتے ہیں۔  
جہاں سلسل جدوجہد کمال کی جانب ہاتھ پھیلاتے  
ہے.... ایسی فردوسِ آزادی میں اے یرے  
مولانا میرے ملک کو بیدار کر۔"

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ ٹیکنوقور نے شانستی تکنیکیں میں تعلیم کا جو راگ چھپرا، وہ دراصل یورپ اور امریکا کی اس تعلیمی تحریک کی گونج ہے جس میں پچھے کو مرکزی جگہ دی گئی ہے اور جسے مطلاع میں ترقی پسند تعلیم progressive Education کہا جاتا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ ٹیکنوقور کے تعلیمی تجربے اور ترقی پسند تعلیم میں کئی باتیں ملتی جلتی ہیں۔ شلا ٹیکنوقور نے تعلیم میں پچھے کی انفرادیت پر بہت زور دیا ہے۔ اس کی خوبی اور آزادی کو بینادی قرار دیا ہے۔ اور یہ دنوں پیجزیں ترقی پسند تعلیم میں بھی بڑی اہمیت رکھتی ہیں۔ مگر ٹیکنوقور کو ترقی پسند تعلیم کے بعض عناصر سے اختلاف ہے۔ شلا انھوں نے پچھے کو اس کے حال پر چھڈ دینے کی بھی تلقین نہیں کی جیسا کہ بعض ترقی پسند تعلیم کے مبنیوں کا خیال ہے۔ اور نہ ہی انھوں نے اسے سماجی زندگی کی ضرورتوں سے بے نیاز رکھنے کی اجازت دی ہے۔ وہ انفرادیت کی پاسداری کے ساتھ ساتھ پچھے میں سماجی احساس اور جاہتنی شور پیدا کرنے پر اصرار کرتے ہیں۔ اور اس

مقصد کے حوال کیلئے تعلیمی احوال کو مناسب انداز میں منتظم اور مرتب کرنا ضروری سمجھتے ہیں۔ مغربی ممالک کی انفرادیت جو درجہ مسل نظام سرا یہ داری کی دین ہے، اور جس کی بنیاد خود فرمی، مقابلہ اور پاہمی تصادم پر قائم ہے، میگر کو ناقابل ہوں ہے۔ میگر کے نزدیک انفرادیت کا سرخیپہ خود آگھی ہے اور یہ وہ مقام ہے جہاں پہنچ کر انسان دیتا زیادہ ہے اور لیتا کم ہے۔ جہاں وہ دوسروں کی ڈاہنہ کھینچ کر خود آگے ہو جانے کی کوشش نہیں کرتا بلکہ کندھے سے کندھا ٹاکر چلتا ہے۔ اور سب کے ساتھ منزلِ مقصد پر پہنچنے کے لیے راستہ ہموار کرتا ہے۔ اور جہاں اس کی اپنی صلاحیت پورے سماج کے لیے ایک نعمت بن جاتی ہے۔ میگر کے نظر پر تعلیم کا یہ فرق سمنوی لحاظ سے اسے مغربی ممالک کی نام نہاد ترقی پر ہدایتیں سے متاز بناتا ہے۔

## ۲۴۔ بچوں کے ادب۔ اسمائیل

بہت سے لوگ ہوں گے جو شاعری کی دنیا میں سب سے پہلے  
مولانا اسمائیل میرٹھی سے رڈشاں ہوئے ہیں۔ مجھے اب بھی یاد  
ہے کہ جب میں نے شاید تیسری جماعت میں مولانا کی نظم پکھوا اور  
خراگوش پڑھی تھی تو مجھے اس میں کیسا مزاج آیا تھا۔ اُس وقت اتنی  
وہ کچھ بوجھ تھی ہیں کہ شعر کی اچھائی اور بُرانی میں تیز کر سکتا یہکن  
اُس نظم میں کچھ ایسی دلکشی تھی کہ بار بار پڑھنے کو جی چاہتا تھا۔  
اتنی بار پڑھا کہ پوری نظم از بر ہو گئی۔ اور یہ صرف میری ہی کیفیت  
نہیں تھی بلکہ میر سب، ہی اُم جماعت خوش ہو ہو کر نظم کو دہرا یا کرتے  
تھے۔ کبھی بھی ہم اپنے طور پر کھوئے اور خراگوش کے مکالے اس  
طرح ادا کرتے کر ایک کھوا ہے دوسرا خراگوش۔ اسی طرح مولانا کی  
بعض دوسری نظمیں ہمارے لیے بے حد و لمبپ تھیں کہ ہم انھیں جتنا  
زیادہ پڑھتے اتنا ہی مزا آتا۔

آخر اس کا داز کیا ہے کہ مولانا کی نظمیں، ہی نہیں ان کے نشری  
 مضامین بھی بچوں کو ہموڑ پہنڈ آتے ہیں۔ آج بھی اور بعد کی کسی ریڈر

کی دل تگردنی بچیئے تو اس میں مولانا کی شخصیتی صلاحیت کے نمونے میں گے  
بچے آج بھی انہیں خوشی سے پڑھتے ہیں۔ مولانا کی تحریریں بچوں کے  
لیے اتنی جاذب کیوں ہیں؟ ان کی مقبولیت کا کیا راز ہے؟  
یہ سلام کرنے کے لیے مولانا کے شخصیتی سراپے کا جائزہ لینا ہو گا ہم  
چانتے ہیں کسی فن کار کے کارناتے کی تحقیق طرح سے جانچ اور  
پکھو ہرن اسی حالت میں کی جا سکتی ہے کہ جب ہم اس کی شخصیت  
کو سمجھیں کیونکہ فن دراصل آئینہ دار ہوتا ہے اپنے فن کار کی شخصیت  
کا۔ ادیب اپنی بھگارش میں اپنا ہی رجہ روپ بھرتا ہے۔

مولانا محمد اسماعیل انہیوں صدی کی اُس تعلیمی اور تہذیبی تحریک  
سے بہت تاثر ہوئے، جس کے علمبردار سرستہ احمد خان، خواجہ  
العاظ حسین حاصل اور اُن کے دیگر رفقاء کا رہتے۔ یہ تحریک  
پیداوار تھی اُن تاریخی حالات کی جو ملک میں بیردنی حکومت کے  
اقتدار کے استحکام سے روگنا ہوئے تھے۔ ہندستانیوں کی سیاسی  
نگومی کا نتیجہ اقتصادی بدحالی اور تہذیبی پستی کی شکل میں ظاہر  
ہو رہا تھا اور لوگوں کی سمجھتی میں نہیں آتا تھا کہ کیا کریں۔ یکتاں  
میں ملک میں بیردنی استبداد سے نجات حاصل کرنے کے لیے ایک  
ہمپل ہوئی جسے خدر کا نام دیا گیا۔ دراصل یہ ہمپل ایک عام بے صیغہ اور  
خختے کا مظہر تھی۔ مگر اس میں ملک کو ناکامی کا منہ دیکھنا پڑا۔ اس  
کے بعد حکومت نے اور زیادہ تشدد آئینہ پالیسی اختیار کی۔ یوں تو  
اس کی چوٹ ہجوماً سمجھی ہندستانیوں پر پڑی یعنی خصوصاً مسلمان  
اس کا ناشا نہیں۔ قوم کی اس بے بسی کے عالم میں جہاں ایک طرف

آزادی کی ایک مغلوم تحریک شروع ہوئی دہانِ دعا مری طرف سماںی  
 اصلاح کی کئی ایک تحریکیں وجود میں آئیں۔ بعض عدد رسم بخواہوں نے  
 بیخاکر قوم کو اپنے پیروں پر کھڑا کرنے کے لیے یہ بھی ضروری ہے  
 کہ اسے تعیین اور تہذیبی لحاظاً سے سربلند کیا جائے۔ چنانچہ اس  
 بعد میں تعلیم اور تہذیب کے میدان میں کئی موثر قدم اٹھاتے ہجے۔  
 آن اندازات کا بنیادی اصول یہ تھا کہ مشرق کی آن فرسودہ روایات  
 کو ترک کیا جائے، جو قومی ترقی کی راہ میں عرصے سے رکاوٹ بھی  
 ہوئی ہیں اور مغرب کی نئی تہذیب کے ان محنت مدد حناصر کو اپنایا  
 جائے جن کی بدلت قوم اس دنیا میں خوش حال اور سرخ رونی  
 حاصل کر سکے۔ مگر اس رود تبول کے عمل میں اس بات کا بہر کیف خال  
 رکھا جائے کہ مشرقی تہذیب کے محاسن نہ صرت اپنی ہمگاتانم رہیں۔  
 بلکہ پرداں پڑھیں۔ گویا قدیم اور جدید میں اس طرح ہم آہنگی پیدا  
 کی جائے کہ قدیم کے خرد خال جدید کی روشنی میں اجاگر ہوں اور  
 ایک ایسی تہذیب کی تشکیل ہو جس میں مشرق کی روشنی بصیرت  
 کے ساتھ ساتھ مغرب کی سائنسی نظر کا عمل دل ہو جو رومانی اقدار  
 اور مادی امکانات دنوں کی بیک وقت حاصل ہو۔ غرض ایک  
 ایسی تہذیب کا نشود نام تصور تھا جس کی بڑیں تو اپنے ماضی کی  
 حیات بخش سر زین میں مضبوطی کے ساتھ پیوست ہوں، مگر اس  
 کے پھول پر دل خال کی تازہ ہوا اور بخشی سے خوش زنگی اور قوانین  
 حاصل کر سکیں۔ مرسیم اور ان کے ساتھیوں نے مسلمانوں کی  
 تعلیم اور تہذیب کے میدان میں جس تحریک کی داعی بیل ڈائی اُس

یہ یہی اصول کا فوائد آتا ہے۔

مولانا اٹھیل اس تحریک میں اپنا ایک خاص مقام رکھتے ہیں۔ مولانا نے اپنے یہی تعلیم اور ادب کامیدان منتخب کیا اور اپنی زندگی کا بیشتر حصہ ان کی خدمت کے لیے وقف کر دیا۔ مولانا کی شخصیت پر نظر ڈالیے تو وہ خدا اس تحریک کے ایک بچے نمایاں ہیں۔ ان کی ذات میں جدیہ روحانی اور سائنسی کا ایک حسین سینگھ نظر آتا ہے مولانا نے بچپن میں گھر، ہی پر تعلیم حاصل کی۔ گھر کی تربیت میں حسب و مسخور نہ ہی رہیک غالب رہا۔ بھرا بھیں حضرت مولانا سید غوث علی شاہ جیسے بزرگ سے دولت باطنی نصیب ہوئی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ دیسِ القلبی کی اس راہ پر گامزن ہوتے جس کی منزل پر پہنچ کر لانے اور پڑاتے، پھوٹے اور بڑے کی تیز ختم ہو جاتی ہے۔ بیچ میں محن میں ہی انسان دستی کی منزل ہے، اس طرح مولانا کی شخصیت اطلاقی اقدار سے مالا مال ہوئی۔ دوسرے انگریزی تعلیم نے انھیں زندگی کو ریکھنے کا سائنسی نقطہ نظر مطا کیا اور اس کی بدولت ان میں شہرے اور تحریک کا سلیقہ پیدا ہوا کہ ہی پیرولیں کی حقیقت کو پیر کھنے اور جا پھننے کی بھی کوششی ہیں۔ مولانا نے انگریزی ادب کا مطالعہ کیا۔ اس میں وہ جس پیڑ سے سبب زیادہ تاثر ہوتے وہ انگریزی کی سادہ اور سلیس شاعری ہے۔

مولانا کی ادبی بھگادرشات میں ان کی شخصیت کے یہ سمجھی رہیں جملکتے ہیں۔ قدرت اور انسانی زندگی کا انخوں نے بہت گمراہ مشاہدہ کیا ہے۔ وہ دل کے ساتھ پاسبان عقل کا رکھنا ضروری سمجھتے ہیں۔

و دعویٰ ہے دلیل اور قوہم پرستی کے خلاف ہیں اُن کی شماری میں اس کی جا ہے جا مثالیں ملتی ہیں۔ مخواہ کے ساتھ ساتھ انھیں اخلاقی اقدار کا ہمیشہ خیال رہتا ہے۔ نظم، ہی میں نہیں اُن کی نشر میں بھی اس کا پرتو دکھانی دیتا ہے۔ مولانا نے پچوں اندبڑوں کے لیے جو کچھ لکھا ہے، اس میں سائنسی اور اخلاقی پہلو دونوں ایک درس کے ساتھ بجڑے ہوتے نظر آتے ہیں۔

آئیے، اب فدا اس بات پر فوکریں کہ مولانا محمد اسماعیل نے تھوٹے اندبڑے پچوں کے لیے جو ادب تخفیق کیا ہے، وہ اتنا مقبول کیوں ہے۔ مولانا اپنی ریڈردوں کے دیباچے میں خود فرماتے ہیں، "اُول یہ کہ تخفیق طبع اور تفریغ خاطر کی تا بمحض درعایت کی مگری ہے، جو طلباء کے حق میں شقت مطالعہ کا ایک نقد صد اور شغل درس کو دل آدیز بنانے میں نہایت مثر ہے۔ چنانچہ مطالب د مساوین کی ریکارڈیگی، ان کا تیجہ خیز ہونا اور مختلف اوزان کی اقسام نظم ان سب کا مجموعی اثر غالباً طلباء کی طبیعت کے لیے کافی موجودات ترجیب ہے۔"

"ووسم" یہ کہ ان کتابوں کی تبلیغ و تصنیف کا ماخذ و مثنا چوکہ مختلف علوم و فنون ہیں۔ شللا انشال، تخصص، اخبار و سیر، آداب و اخلاق، تواریخ طبی، تشریع اسلام، فنزیل الوجی، حفظان صحت، اصول فلاحت، اعلم انتظام وغیرہ۔ یہاں یہ تو ترقی کچھ بے محل نہیں ہے کہ اُن کا مطالعہ عقلی اور اخلاقی تربیت کا معاون اور دافتیت عامہ کی توسعی کا مدد ہو گا۔"

واقعی مولانا کے مفتانیں، تھے، کہانیاں، نقلیں وغیرہ ہتھ کر پچھے مندرجہ بالا مقاصد بخوبی حاصل کر سکتے ہیں، کیوں کہ یہ چیزیں بچوں کی نفیسیات کو بنظر رکھتے ہوئے کمی تھی ہیں۔ مولانا نے تجھے ہی علم نفیسیات کا باضابطہ مطالعہ نہ کیا ہو۔ لیکن انھوں نے اپنے شاہد اور تجربے سے بچوں کی دلپیسوں، ضرورتوں، رجحانوں اور صلاحیتوں کا صحیح اندازہ کر لایا تھا۔ وہ تجھے تھے کہ بچوں کی شخصیت کے مختلف پہلوؤں کی نشودنماگس طرح ہوتی ہے۔ پچھے نہیں اور جذباتی اعتبار سے منزل یہ منزل کیوں کرتی کرتے ہیں۔ کسی خاص عمر کے بچوں کو کون کون سی چیزیں اپیل کرتی ہیں اور نشودنماگی کسی مخصوص منزل پر آن میں کس درجہ تکھنے کی صلاحیت ہوتی ہے۔ - شال کے طور پر چھ سات مرس سے بچوں کے لیے مولانا نے جانوروں کی کہانیاں یا نظیں لکھی ہیں، جن میں اس عمر کے پچھے نظری طور پر دل چھپی یتھے ہیں۔ ان کی عبارت اتنی سادہ اور آسان ہے اور اندازنا بیان اتنا دل کش ہے کہ پچھے ابھیں بار بار پڑھتے اور محفوظ ہوتے ہیں۔ ان کہانیوں اور نظیریوں میں کوئی نہ کوئی اخلاقی نکتہ ضرور ہوتا ہے اور وہ ایسے عده طریقے سے پیش کیا جاتا ہے کہ دل نہیں ہو جاتا ہے۔ خاص طور پر مولانا کی نقلیں، بھرا در ترقم کے لحاظ سے بچوں کے لیے بہت موندوں ہیں۔ شلا، ہماری گائے، اسی قسم کی ایک دلچسپ نظم ہے۔ کہیں کہیں مولانا بچوں کی جلت، تجسس اور جذری تحریر کو بہت کامیابی سے اگاتے ہیں۔ وہ موضوع کو پہلی کی شکل میں پیش کرتے ہیں۔ پچھے اسے شوق سے پڑھتے ہیں۔ اور پڑھنے کے

ساتھ ساتھ سوچتے رہتے ہیں کہ یہ کس چیز کے بارے میں ہے۔ جب اقتام پر سچتے ہیں تو بواب معلوم ہوا ہے۔ "مجس چڑیا" اسی قصیل کی نظم ہے۔ "ریل گاڑی" کی نظم میں بھی کسی حد تک یہی خوبی پائی جاتی ہے۔

مولانا اپنی نظموں کے ذریعے بچوں کے تعلیم کو بیدار کرتے ہیں، اور انہیں زندگی کے حسن و نفع سے آگاہ کرتے ہیں۔ لیکن ان میں داعظ کی توجیح کلامی نہیں، بلکہ شاعر کی شیریں بیانی ہے۔ وہ یہے پہلے چھٹکے انداز میں پتے کی بات کہہ جاتے ہیں کہ یہ احساس نہیں، ہوتا کہ وہ بالقصد نصیحت کر رہے ہیں۔ اسی لیے ان کی بات دل میں اتر جاتی ہے۔ اپنا پیغام بھی براہ راست نہیں پہنچاتے بلکہ کسی کہانی چھٹکے باحکایت کا سہل را لیتے ہیں۔ بچوں کی نفیسیات کے نقطہ نظر سے تعلیم و تربیت کا یہ بہت موثر طریقہ ہے۔ مولانا نے اس قسم کی متعدد نظیں لکھی ہیں جن میں سے چند مشہور نظموں کے عنوانات یہ ہیں:

بارش کا پہلا قطرہ، ناقدر دانی، پھوادہ خرگوش، دو مکھیاں اور کنگ، ایک پودا اور گھاس، ایک جنزو اور بچے کی باتیں، ایک گھر بڑا اور اس کا سایہ، وال کی فریاد، میس کی بیگو علی، صبح کی آمد، پھوٹی جیونٹی۔

بچوں کے لیے مولانا اسمائیل نے جس پائے کا ادب تخلیق کیا ہے اُسے سامنے رکھتے ہوئے یہ کہنا غالباً ہے جانہ ہو گا کہ وہ اس صفت کے ادیبوں کے امام ہیں۔

مولانا کے زمانے میں اکثر ادیب یہ سمجھتے تھے کہ بچوں کے لیے کسی

خاس ادب کی ضرورت نہیں ہے اور یہ کہ جو چیزیں بالغون کے لیے  
سمی جاتی ہیں، ان کو زدرا آسان عمارت میں فتح دیا جائے تو وہی  
بچوں کے کام آسکتی ہیں۔ مولانا نے سب سے پہلے بچوں کے ادب کو  
ایک مخصوص صفت ادب کا درجہ عطا کیا اسے اپنی ذہنی صلاحیت  
اوہنے مہارت کے شایان شان گردانا اور اس میں اپنی ذات کو  
پوری لفظ کے ساتھ کھپایا۔ بالغون نے بچوں کے لیے جو ادبی سڑک  
چھوڑا ہے وہ آج بھی مقبول ہے۔ اردو زبان میں شاید ہی بچوں  
کی کوئی ایسی روشنی ہوگی جس میں مولانا کی کوئی کہانی یا نظم نہ ہو۔  
اسے مولانا کے نون کا اعجاز سمجھنا چاہیے۔ بلا خوت تردید کہا جاسکتا  
ہے کہ اردو میں اب تک بچوں کا کوئی ایسا ادیب پر شکل نظر آیا  
ہے، جو اس بلندی کو چھو سکا ہو، جسے مولانا اسماعیل نے حاصل  
کیا تھا۔

## ۲۵۔ بچوں کے ساعر۔ محروم

ہمارے دیکھ میں تعلیم کے میدان میں کام کرنے والوں کو طرح طرح کی رکاوتوں کا سامنا کرتا ہوتا ہے۔ آن میں سے ایک بڑی رکاوٹ ہے کہ تعلیم کی مختلف نزولوں نے یہی محدود لفڑی پر اور درسی کتابوں کی بڑی کمی ہے۔ یہ کمی ابتدائی تعلیم کی منزل پر شدت سے عوسم ہوتی ہے۔ انگریزی زبان میں تقریباً سبھی مضایں پر اچھی کتابیں ہمارے ہاں مل جاتی ہیں مگر وہ ہمارے طلبہ کے کچھ نیادہ کام کی نہیں ہیں۔ اعلیٰ تعلیم کی منزل پر تو شاید ہمارے کابوں کے طالب علم انگریزی کتابوں سے کچھ نخوٹا بہت فائدہ اٹھا سکیں۔ لیکن ابتدائی اور تازی درسیں کے طلبہ کے لیے انگریزی کتابیں بالکل بے کار ہیں۔ اور ہر زبان کے سوا دوسرے مضایں میں اس کمی کو کسی حد تک پورا کیا جاسکتا ہے اور اس کی کوشش کی جا رہی ہے کہ انگریزی اور دوسری زبانوں کی اچھی کتابیں ترجیح اور تائیف کے ذریعے ہندستان کی زبانوں میں منتقل ہو جائیں۔ مگر اور ہر زبان کی

تعلیم کے لیے یہ طریقہ وجہ نہیں اپنا یا جا سکتا۔ چنانچہ ملک ک  
ہر ایک زبان کی تعلیم کے لیے خود اپنا اپنا لشیخ پر تیار کرنے کی  
روشش کی جا رہی ہے۔ اردو میں بھی اس سلسلے پر کچھ حصے سے  
قدرتے توجہ دی جائے گی ہے۔

وہ تو اردو کے تقریباً بھی چٹی کے ادیبوں کی کوئی نہ  
کوئی تخلیق ہمارے ابتدائی اور ثانوی مدرسون کے نصاب میں  
داخل ہے۔ مگر ایسی بہت کم چیزیں ہیں جن پر صحیح معنوں میں پہلو  
کے لٹریچر کا اہلاق ہو سکے۔ نظریہ اکبر آبادی، عالی اور اقبال کا  
شار اردو کے متاز ترین شرعاً میں ہوتا ہے۔ ان کی چند نظریں  
واثقی ایسی ہیں جو مدرستہ ابتدائی اور مدرستہ ثانوی کے طلبہ  
کے ذہنی معيار اور دلچسپی کے مقابلہ ہیں یا نظر میں ڈاکٹر  
نذیر احمد اور سر سید احمد خاں کی بعض بحثوارثات یقیناً پہلوں  
اور نوجوانوں کے لٹریچر میں ایک اعلیٰ مقام کی مستحق ہیں لیکن  
اس قسم کا لٹریچر بہت محدود اور ناکافی ہے۔ یہ کہنا بے جا  
نہ ہو گا کہ پہلوں کے ادب کے ساتھ میں ابھی اردو کا دامن  
بہت بیکھر ہے۔

اس صورت حال کا جائزہ لیجئے تو کئی ایک چیزیں سائنس  
آتی ہیں۔ ایک توجہ کہ ہمارے ان بہت عرصے تک اس بات  
کا احساس ہی نہیں ہوا کہ پہلوں اور نوجوانوں کے لیے کس  
خاص قسم کے لٹریچر کی ضرورت ہے۔ یہ سمجھا جاتا رہا کہ وہ  
لوب جو ماضی سے ہمیں درستہ میں ملا ہے۔ پہلوں اور نوجوانوں کی

تعلیم کے لیے بھی مزدود ہے اور اُسے جستہ جستہ مناسب طریقوں سے ان کے ذہن نہیں کرایا جا سکتا ہے۔ گیا اس خیال کے بھوپل تعلیم میں موجود یا مواد تعلیم کی اتنی اہمیت نہیں ہے جتنی کہ طریقہ تعلیم کی، اور اگر مناسب طریقہ تعلیم ڈھونڈ بکالا جائے تو ہمارا تمام ادبی سرایہ ابتدائی اور شانوی مدرسوں کے نصاب میں داخل کیا جا سکتا ہے۔ یہ خیال ددست نہیں ہے۔ کیوں کہ اس میں سمجھنے اور علم حاصل کرنے کے ایک بنیادی اصول کو نظر انداز کیا گیا ہے۔ وہ اصول یہ ہے کہ جو چیز سکھائی جائے وہ سمجھنے والے کی ذہنی پختگی کے مطابق ہوئی چاہیے۔ علم نفیات کی رو سے دیکھیے تو ذہنی نشود نہما ایک تدریجی عمل ہے۔ پہچن سے بوفیت تک ذہن برابر ترقی کرتا رہتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض وہ پاسیں جو پچوں کی کچھ بوجھ سے باہر ہیں، انھیں بالائی آسانی سے سمجھ لیتا ہے۔ جو لوگ اس سلسلے کو جانتے ہیں۔ ان میں بھی بعض اس غلط فہمی میں بتلا ہیں کہ اگر آسان زبان میں کوئی چیز بیان کر دی جائے تو اُسے پچھے ضردد سمجھ لیں گے۔ مگر یہ بات پورے طور پر صحیح نہیں ہے۔ کسی خاص عرض کے پچھے کسی چیز کو شیک مار کر سمجھ سکتے ہیں یا نہیں، اس کا انحصار صرف زبان۔ کہ آسان یا مشکل ہونے پر نہیں بلکہ اس بات پر بھی ہے کہ وہ چیز سنوی یا ماذ سے اُن پچوں کے لیے قابل نہم ہے یا ان کی فہم سے بالاتر۔

دوسری چیز یہ ہے کہ ابھی تک ہمارے ہاں کوئی ایسی تحقیق نہیں ہوئی ہے جس کی دو شاخیں میں یقینی طور پر کہا جائے کہ کس

میر کے بچوں کے لیے کون سے اتفاقاً قابل فہم ہوتے ہیں۔ بعض مزینی نبافوں میں تحقیق کی بیانات پر اسی نہر تیں مرتب کی گئی ہیں اجنب سے بچوں کے لیے تحقیق مالے استفادہ کر سکتے ہیں کہ کسی خاص میر کے بچوں کے ادب میں کون سے اتفاقاً استعمال کرنا مناسب ہو گا۔ اس طرح بچوں کی درسی کتابوں کا ہو سلسلہ تیار کیا جاتا ہے جو بچوں کے لیے موزوں اور سفید ثابت ہو گا۔

تیرہ چیزوں سے کہ اور دو کے نامور ادبیوں میں سے ایسے بہت کم ہیں جنہوں نے اپنی تحقیقی صلاحیت کے انہمار کے لیے بچوں کے ادب کو قابلِ اعتماد کیا ہے۔ اکثر ادیب بچوں کے لیے تحقیق اپنے شایانی شان نہیں سمجھتے۔ بعض کا خیال ہے کہ بچوں کی شاوسی بعض بہم بندی ہے۔ شاوسی کے اعلیٰ علاس سے اُس کو دور کا بھی راستہ نہیں۔ چنانچہ جسے تحریکی بہت بھی ندیت و قانیے کی شد بگہ ہو، وہ بہ زیمین خود "بچوں کا شاعر" ہونے کا اعلان کر سکتا ہے۔ دراصل بچوں کی شاعری کے ساتھ یہ بڑی نا انصافی ہے۔ بچوں کی شاوسی بھی بڑوں کی شاعری کی طرح شری خوبیوں سے آراستہ ہوئی چاہیے۔ اس میں بھی آدم کا ہوتا ضروری ہے۔ اُس کے لیے بھی تشبیہ داستانہ اور درسی صنائیں سخن کی چاشنی ذرکار ہے۔ وہ بھی شاعر کی قوت تخلیق کی محتاج ہے۔ البتہ شرط یہ ہے کہ بچوں کی شاعری اُس پائلے کی ہوئی چاہیے کہ اس کا صحیح اور اک بچوں کو ہو سکے، اور اُسے سراہنے کے لیے جس قسم کی صلاحیت کی ضرورت ہے وہ بچوں میں نشود نہ پائی جگی ہو۔

اگرچہ اردو میں پھوٹ کے لڑپھر کی تیاری سے متصل اب تک کوئی منظم اور موثر قدم نہیں اٹھایا گیا ہے۔ پھر بھی ہمارے بعض ادیبوں نے اپنی سوجہ بدجھہ اور تحریر کی بناء پر بالخصوص پھول کے لیے نظم اور نثر و غزل میں کچھ اچھی چیزیں لکھی ہیں، اور وہ پھول کی درسی اور امادی کرتا ہے میں داخل کی جگئی ہیں۔ اس میدان میں جو شدید کوششیں ہوئی ہیں ان میں مولانا محمد اسماعیل میرٹھی کی ترتیب دی جوئی ورسی کرتا ہے کا سلسلہ خاص طور پر قابل ذکر ہے۔ ایک بڑی حد تک اردو کے لفاظ کی تکمیل میں ہندستان کے بعض علاقوں میں ان ہی کا بول بالا رہا ہے۔

اسماعیل میرٹھی کے مطابق ہن حضرات نے پھول کے ادب میں شہرت حاصل کی ہے۔ ان میں ہمارے بزرگ شاعر نوک چند محروم بھی ہیں۔ ان کی نظیں پھول کی درسی اور امادی کتابوں میں ایک حدت سے شامل کی جاتی رہی ہیں۔

”اللہ“ میں محروم کی ایسی ہی کچھ نظیں کا مجموعہ ”بہارِ طفلی“ کا نام سے کتابی شکل میں بھی شایع ہوا۔ ”اللہ“ میں ان کی پھول کی نظیں کا بعد سما جمود چھاپا گیا۔ اس کتاباً ”پھول کی دنیا“ ہے۔

محروم کا شمار اردو کے ان چند مشہور شعراء میں ہوتا ہے جنہوں نے محلی کو بطور پیش اپنایا، اور اس کی آبرد کو اپنی پر خلوص عننت اور نسلیتی صلاحیت سے بڑھایا۔ سعیدم کی بیشیت سے محروم کو پھول کی لفیقات اور ضروریات کا ترتیب

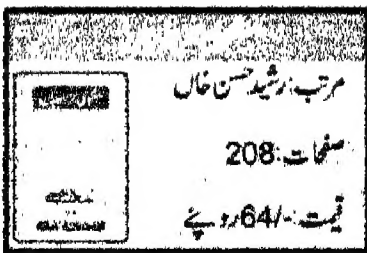
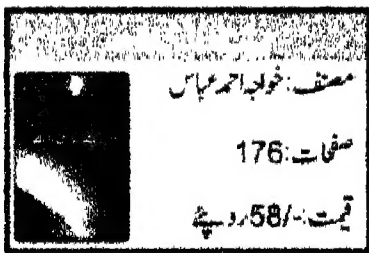
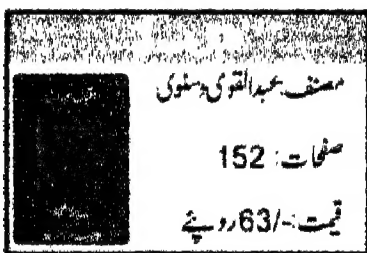
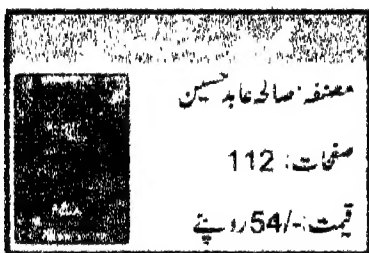
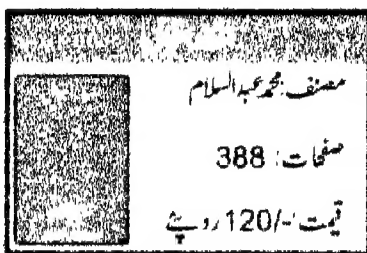
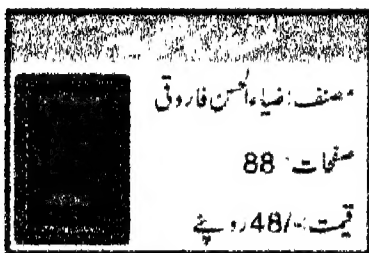
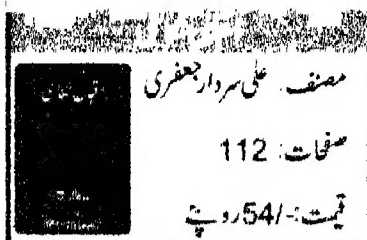
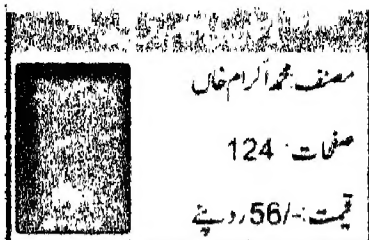
سے مطابق کرنے کا موقع ہوا۔ چنانچہ انہوں نے جو نظریں پھوپھوں کے لیے لمحی ہیں اُن میں محدودم کے اس تحریر کی جملکشکھائی دیتی ہے۔ ان کی نظروں کو پڑھئے تو ایسا لگتا ہے کہ ان کے سامنے پھوپھوں کی ایک جماعت ہے اور اس سے غلطیہ ہیں۔ محدودم کی نظروں میں پھوپھوں کی اخلاقی خصیت کا پہلو بہت نسایاں ہے۔ یوں تو فتوی قلیم ہیں۔ براد راست پنڈ نصائح کو کچھ زیادہ موثر نہیں سمجھا جاتا۔ مگر اس بات سے لکھا رہیں کیا جاسکتا کہ جو چیزیں بار بار ڈھرانی جاتی ہیں ان کا دل دوامی پر کچھ نہ کچھ اثر ضرور ہوتا ہے۔

محدودم کی نظروں کی امتیازی خصوصیت یہ ہے کہ ان کی زبان شتری اور سلیس ہے۔ انداز بیان سیدھا سادہ ہے۔ صرفوں میں روائی ہے۔ موضوع صاف ہے۔ اس میں کوئی بھیگ نہیں۔ ان نظروں کو پچھے ترجمہ کے ساتھ پڑھ سکتے ہیں۔ اس لیے کہ ان کی لئے اور دوسری آسان ہے۔ کتاب کے آخر میں ایک فرہنگ بھی دی ہوئی ہے جس میں تمام نظروں کے مدخل الفاظ اور عکادات کی تشریع کی گئی ہے۔ پچھے اس کی مدد سے خود ترجمہ سکتے ہیں۔ اُنھیں کسی شخص کی مدد کی ضرورت نہیں۔

اس مجموعے میں چند نظریں مظاہر نظرت سے متعلق ہیں جن سے شاعر کے مشاہرے کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اُن سے کیسی گھری نظر سے ان چیزوں کو دیکھا ہے، اور اُن سے کیسی اثر قبول کیا ہے۔ ان نظروں میں جو شبیہیں اور استعایے استعمال

کے گئے ہیں، ان سے بچوں کی توت تغیر فردخ پاٹے گی۔  
 فرض، محرّم کی نکلیں بچوں کی اخلاقی اور ذہنی تربیت کے  
 لیے ایک تیمتی سرایہ ہیں۔ اسید ہے کہ محرّم کی شانعی بچوں  
 کی دینیا میں قدر و تحسین کی نظر سے دیکھی جائے گی اور پہنچے اس  
 سے خاطر خواہ لطب انہدز بولے گے۔





₹ 83/-

ISBN: 978-81-7687-505-0



